
This article in licenced under the Creative Commons Attribution 4.0 International License
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jurisprudensi: Journal of Sharia, Legal, and Islamic Economics

JURISPRUDENSI
Jurnal Ilmu Syari’ah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

ISSN: 2477-281X (e); 2085-630X (p)

Vol. 13 No. 2 (2021): 178-190

DOI: 10.32505/jurisprudensi.v13i1.3720

Maqashid al-Syar'iyyah:
Hifz al-Bi'ah 'Aradh fi-Muwajahah Azmah al-Bi'ah
Andi Mardika
IAIN Lhokseumawe, Aceh
andimardika@iainlhokseumawe.ac.id

Abstract:	 This article discusses the deteriorating environmental conditions 
globally from the point of view of maqashid sharia. Awareness of the 
importance of preserving and protecting nature is still not widely 
seen from the perspective of Islamic law. Using the reconstruction of 
Islamic law through a critical reading of maqashid sharia, this paper 
proposes the views: (1) The old jurisprudence does not accommodate 
environmental problems as a separate system in the field of study 
of legal objectives, (2) the exacerbation of the environmental 
crisis needs to be a concern for future studies of Islamic law, (3) 
Muslims need a comprehensive legal framework/guidelines on 
environmental issues through understanding the goals of Islam. In 
the end, this article argues that the study of Islamic law needs to 
enrich the discourse on environmental sustainability through the 
reconstruction of maqashid sharia.

Keywords:	 reconstruction of Islamic law, maqashid sharia, environ-
mental, legal objectives



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

املقدمة

قضية الأزمة البيئية العالمية مشكلة خطيرة اليوم. الأرض كلها مهددة. لا 
توجد أمة واحدة أو دولة بمنأى عن تأثير هذه الأزمة. الأضرار البيئية هي واحدة 
من القضايا العالمية التي تزعج المجتمع العالمي.لقد هددت هذه الظروف حياة 
كما أن مستوى الضرر الطبيعي يزيد من مخاطر  الإنسان بشكل مباشر. 
الكوارث الطبيعية. سبب الضرريمكن أن تكون الطبيعة ناتجة عن عاملين ، 

وهما بسبب الأحداث الطبيعية والأنشطة البشرية. 

 ، )إعتبار(  دروسًا  يأخذون  ولا  أبدًا  يفكرون  لا  البشر  أن  المفارقات  من  لكن 
ناهيك عن الشعور بالردع وراء الكارثة التي حدثت. الكوارث الطبيعية تأتي 
وتذهب. لقد هددت الكوارث الطبيعية حياة الإنسان حقًا. أصبحت العلامات 
المختلفة على إحجام الطبيعة عن استغلالها من قبل البشر مألوفة لدى 
البشر الآن. يؤدي استغلال الغابات والأدغال دون النظر في استدامة نظمها 
البيئية إلى فقدان الغابات قدرتها على التحمل للحفاظ على المياه والتربة 
، وتحدث فيضانات وانهيارات أرضية. الجشع البشري لاختراق الغابة أدى إلى 
عدد لا يحصى من الضحايا الأبرياء. تغير المناخ الشديد الذي لا يمكن التنبؤ 
به هو تأثير آخر للضرر البيئي من صنع الإنسان. ذروة الاحتباس الحراري كأثر 

لجهل الإنسان بالطبيعة أمر لا مفر منه.

الرئيسية  العوامل  هي  ما  إذن  السؤال  المشاكل،  هذه  واقع  من  انطلاقا 
على  للتغلب  تقديمها  يمكن  التي  الحلول  هي  وما  البيئية  للأزمة  المسببة 

مشكلة الضرر البيئي؟

الروحية  الأزمة  سببها  البيئية  الأزمة  فإن  نصر،  حسين  السيد  وبحسب 
للإنسان الحديث. وصرح أن الأضرار المختلفة التي سببها العلم والتكنولوجيا 
ينبغي  لا  الروحية.  الأزمات  في  الواقع  في  متجذرة  الرأسمالي  والاقتصاد 
عن  الإنسان  احتياجات  هي  التي  والاقتصاد  والتكنولوجيا  العلوم  فصل 
، فإن الإنسان  الروحي المهمش  ، بسبب الجانب  وفقا لنصر  الروحي.  العناق 
الحديث لديه وجهة نظر مفادها أن البشر يمكنهم استخدام جميع الأصول 
 Hossein, Man( .البشري الإنسان  لنموذج  دون حدود كهوية  الطبيعية 

)and Nature, The Spiritual Crisis in Modern Man, 1976
علاوة على ذلك، خلص خبراء البيئة إلى أن هناك ثلاثة عوامل رئيسية أدت 

إلى ولادة هذه الأزمة البيئية.



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

180 | Andi Mardika

الخطأ  في  متجذرة  المشكلة  هذه  الفلسفية.  الأساسية  المشكلة  أولاً،   
البشري في الطريقة التي ينظر بها البشر إلى أنفسهم والطبيعة والمكانة 
البشرية في النظام البيئي بأكمله. إن المنظور الإنساني الذي يعتبر نفسه 

متفوقاً قد شجع البشر على الهيمنة على دونية الطبيعة.

المادية  تأثير  بسبب  العالمية.  الاقتصادية  السياسة  مشكلة  ثانياً،   
والرأسمالية والبراغماتية ، أنشأت الدول المتقدمة )الغرب( مصانع صناعية 
تسببت في التلوث والأضرار البيئية. ثم تنشأ المشاكل عندما تطالب الدول 
البيئة،  الحفاظ على هذه  في  إيجابي  دور  بأخذ  الثالث  العالم  دول  الغربية 
وخاصة تحييد حالات حرائق الغابات ، بينما تنظر الدول الفقيرة والنامية إلى 

الغرب باعتباره الطرف الأكثر مسؤولية عن الأزمة البيئية العالمية.

ثالثاً ، مشكلة الفهم الديني. بين المسلمين، لا تزال هناك مجموعات تلتزم 
بالفهم اللاهوتي للاهوت. الأشخاص الذين لديهم هذا الفهم سيفهمون 
الكوارث الطبيعية مثل التسونامي والفيضانات وما إلى ذلك على أنها قدر 
الله ، ولن ينظروا إلى هذه الأزمة البيئية على أنها تأثير أزمة إنسانية وأزمة 
)سنة  القانون الطبيعي  في الأخلاق الاجتماعية وفشل الإنسان في فهم 
هم بعد ذلك  مواجهة هذه الكارثة إلا بطقس الصلاة والاستغفار  الله(. 
)علم(.  علمي  بمنهج  وليس  ذلك  ونحو  وطنية  ذكرى  وإقامة  والاستجواب 
والظواهر  الطبيعية  الظواهر  بفهم  البشر  يأمر  نفسه  الله  أن  حين  في 
مع  جنب  إلى  جنبًا  والعيش  العلمية  المعلومات  على  بناءً  الاجتماعية 

الطبيعة من خلال الحفاظ على توازن النظام البيئي فيها.

 - الأساسية  العوامل   - البيئية  للأزمة  المسببة  الثلاثة  العوامل  بين  من 
الفهم  وعوامل  العالمية  الاقتصادية  السياسية  العوامل   ، الفلسفية 
الديني(.  )عامل الفهم  الثالث  العامل  الورقة الضوء على  تسلط  الديني. 
مع افتراض أن الإسلام دين صديق للبيئة، ستعمل هذه الورقة على صياغة 
فقه بيئي موجه نحو الحفاظ على البيئة. لذلك تكمن هنا أهمية صياغة 
نموذج حفظ البيئة على أساس الذكاء الطبيعي كحل شامل للتغلب على 

الأزمة البيئية.

العلوم  من  الشرعية  المقاصد  علم  لأن  الشرعية،  المقاصد  علم  اختيار  تم 
الإسلامية الغالبة في حياة المسلمين.

التعاليم  لقيم  ومفصل  واقعي  الأساس وصف  في  هو  الشرعية  المقاصد 
الإسلامية الواردة في القرآن والسنة، والتي يتم استكشافها باستمرار من 
قبل الخبراء الذين يتقنون الشرائع ولديهم معرفة جيدة بتطور واحتياجات 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

وفوائد الناس وبيئتهم في إطار الفضاء والوقت الذي يغطيه.

وبالتالي، فإن المقاصد الشرعية هي صياغة تطبيقية لأهداف الدين الإسلامي 
تنظم  التي  الدينية  القواعد  من  الذي تمت صياغته كمجموعة  السماوي 
حياة المسلمين من جميع جوانبها ، فردياً وجماعيًا. إن صفاته الشاملة هي 
التي تضعه في موقع مهم في نظر المسلمين. حتى منذ البداية ، كان ينُظر 
إلى الشريعة الإسلامية على أنها معرفة بامتياز - وهو موقف لم يصل إليه 
علم اللاهوت أبدًا. ولهذا يعتبر المستشرقون والإسلاميون الغربيون أنه »من 
 Schacht, An( »الشريعة الإسلامية دون فهم  المستحيل فهم الإسلام 

)Introduction to Islamic Law, 1971
الذكاء  إلى  الشرعية استناداً  المؤلف نموذجًا لمقاصد  ذلك، يصوغ  بناءً على 
كعرض  والأكيولوجية  والمعرفية  الوجودية  الجوانب  على  سواء  الطبيعي، 
للتصور الإسلامي في جهود الحفاظ على البيئة والمساهمة في بناء العالم 
البيئة   - الأخلاقية  الأخلاق  أساس  على  على  القائمة  الإنسانية  والحضارة 
)حماية البيئة( التي يمكن أن يقبلها العالم الإسلامي نفسه في التعامل 

مع المشاكل البيئية التي تهدد العالم.

رؤى نموذج مقاصد الشرعية على أساس الذكاء الطبيعي

الدين الإسلامي تحتوي على أحكام لإدارة جميع  أن تعاليم  أن   يفُهم  كما 
البروبان  إلى قضايا  البحتة  الدينية  الشعائر  بدءًا من   ، البشرية  الأنشطة 
إلى  الإضافة  ثقافية.  أو  اقتصادية  أو  سياسية  أو  اجتماعية  كانت  سواء 
القضايا المعاصرة، بما في ذلك قضية الأزمة البيئية التي تهدد وجود النظم 
وجه  على  البيئة  حفظ  نموذج  صياغة  أهمية  هنا  تكمن  لذلك،  البيئية. 
التحديد. في هذا السياق، سيبدأ المؤلف بشرح بعض التعريفات التشغيلية 

الرئيسية المتعلقة بهذه المسألة.

وفقًا  الواقع  حول  أساسية  افتراضات  أنه  على  النموذج  تعريف  يتم   ، أولاً 
لوجهة نظر معينة للعالم. يمكن أن تتجذر النظرة إلى العالم في الثقافة 
التي  القيم  من  غيرها  أو  الاجتماعية  القيم  والمعتقد،  والدين  والفلسفة 

يؤمن بها الشخص أو الأمة.

ثانيًا، الذكاء الطبيعي هو ذكاء بيئي يتعلق بالعقلية التي ستؤثر على نمط 
تفاعل الإنسان مع الأرض كمكان ومصدر للمرافق التي يعيش فيها البشر. 

)Gardner, 1999(
إن الذكاء الطبيعي الذي يحمله القرآن يندمج البعد الروحي للإنسان مع 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

182 | Andi Mardika

الله كمركز. بطاعة الله وتعاليمه، يتُوقع من البشر أن يكونوا قادرين على 
إعادة بناء النموذج البشري الذي يمكن أن يؤثر بدوره على نمط تفاعلهم مع 
البيئة. ذكاء يتطلب علماء الطبيعة البشر كشخصيات دينية، متساوية، 
النظام  مع  ومتناغمة  متعاونة  إبداعية،  تقدمية،  منطقية،  متعاطفة، 

البيئي بأكمله في حياتهم.

الروحية  الأزمة  نتيجة  البيئية  أو  البيئية  الأزمة  يرى  نصر  حسين  السيد 
للإنسان المعاصر. لقد أصبح الإنسان المعاصر مخلصًا للعلم والتكنولوجيا 
، بحيث أنه بدون إدراك ذلك ، تم تقليل تكامله البشري وحصره في شبكة 
نصر  يستخدم  للغاية.  اللاإنسانية  التكنولوجية  العقلانية  أنظمة  من 
، كان  له  ووفقًا  المركز والمحيط.  أو  والحافة  المحور  رئيسيين، وهما  مصطلحين 
البشر المعاصرون على حافة / محيط وجودهم ويبتعدون عن مركز / محور 
 Hossein, Man and Nature, The Spiritual Crisis in( وجودهم. 

)Modern Man, 1976
انحرافات في  ما تسبقها  الطبيعية غالباً  الكوارث  أن  البشر  القرآن  يخبر 
ما  غالبًا  الدين عمر،  لنصر  وفقًا  آخر،  بمعنى  المجتمع.  في  البشري  السلوك 
المصغر.  العالم  سلوك  مع  مباشر  بشكل  الكبير  الكون  سلوك  يتناسب 

)Umar, 2010(
وقد أشار القرآن إلى هذا الشرط على أنه سبب الأزمة البيئية ، لأن الأنانية 

البشرية والنزعة الأنانية غالبًا ما تكون سببًا في تدمير الطبيعة.

أتَيَْنَاهُمْ  بلَْ  فيِهِنَّ  ومََنْ  واَلأرضُْ  مَاواَتُ  السَّ لَفَسَدَتِ  أهَْوَاءَهُمْ  قَُّ  اْحل َّبَعَ  ات ولََوِ 
بذِِكرِْهِمْ فَهُمْ عَنْ ذكِرِْهِمْ مُعْرِضُونَ)المؤمنون : 71( 

اَ كسََبَتْ أيَدِْي النَّاسِ ليُِذِيقَهُمْ بعَْضَ الَّذِي  الفَْسَادُ فيِ البَْرِّ واَلبَْحْرِ ِمب ظَهَرَ 
عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يرَجِْعُونَ )الروم : 41(

فإن  القرآن،  منظور  من  مذهلة.  البيئي  الذكاء  حول  القرآنية  الإشارات  إن 
الأشخاص الذين يقال إنهم يتمتعون بذكاء طبيعي لا يقودون البشر فقط 
يدفع  أن  الذكاء يمكن  ولكن هذا   ، الكون  وفهم وحب  والبحث  الانتباه  إلى 
البشر إلى إدراك أن هناك إلهًا يخلق وينظم كل شيء في الكون في وئام 
التفاعل  إلى  البشر فقط  يجلب  لا  الطبيعي  الذكاء  الفهم،  هذا  مع  تام. 
أيضًا  ولكن  التوحيد،  وتأكيد  الوعي  أساس  على  الطبيعة  مع  الانسجام 
كشكل من أشكال التفاعل المتناغم في إطار العبادة لله سبحانه وتعالى

مع إظهار العبادة لله، فإن الشخص ذو الذكاء الطبيعي لن يرتكب بالتأكيد 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

فعًال منحرفًا/تحظره التعاليم الدينية، سواء في تفاعله مع البيئة، وخاصة 
تجاه الله والبشر. هذا لأن الأشخاص الذين لديهم ذكاء بيئي سوف يدركون 
هذا  أن  المؤكد  من  والبشر.  والطبيعة  الله  بين  المتبادلة  والعلاقة  الوحدة 
الفهم مختلف تمامًا عن الذكاء الطبيعي في نسخة غاردنر كما هو موضح 
مع  بانسجام  التفاعل  على  والقدرة  الفهم  على  فقط  تؤكد  والتي  أعلاه، 
)Febriani, 2013( البيئة. هذا الفهم لا يزال جافًا جدًا من القيم الروحية

الإشارات  أخرى، من  أمور  بين  ، من  القرآن  في  الطبيعي  الذكاء  يمكن فهم 
القرآنية التالية:

الألبَْابِ  لأوليِ  لآياَتٍ  واَلنَّهَارِ  اللَّيْلِ  واَخْتلِافِ  واَلأرضِْ  مَاواَتِ  السَّ خَلقِْ  فيِ  إِنَّ 
خَلقِْ  فيِ  ويَتََفَكَّروُنَ  جُنُوبهِِمْ  وعََلَى  وقَعُُوداً  قِيَامًا   َ اَّهلل يذَكْرُوُنَ  الَّذِينَ   *
)ال- َّنَا مَا خَلَقْتَ هَذاَ باَطلِا سُبحَْانكََ فَقِنَا عَذاَبَ النَّارِ  مَاواَتِ واَلأرضِْ ربَ السَّ

عمران : 191-190(

يمكن فهم مصطلح »أولو الألباب« في هذه الآية على أنه شخص يتمتع 
بذكاء كامل ، وليس لديه تفكير غامض فيه. هذا الذكاء الخالص لا يشوبه 
غموض في التفكير في أي شيء ، لأنه دائمًا ما يتلقى توجيهًا مباشراً من 
، يمكن  التي يمتلكها  ، مهما كان نوع المعرفة  لذلك  الله سبحانه وتعالى. 
 )Shihab, 2005( .استخدامها لمنفعة البشرية والكون ، وليس لتدميرها
 - »أولو الألباب«.  ، لأن  أولو الألباب«   « ، لا يقع كل الأذكياء في فئة  لذلك 
»الألباب« فهماً يقوم على التوحيد ولا يكون له إلا تأثير إيجابي على نتائج 

)Bakar, 2008( .أفكاره

كما يتم شرح »أولو الألباب« في الآية على أنه الشخص الذي خاض عملية 
التذكر والتفكير حتى يجد طبيعة خلق الكون ، بحيث يكون كل ما يقابله 
ويفهمه من كل شيء في الكون. يجعله يدرك أنه لا يوجد شيء خلقه الله 
الذين  ، فإن الأشخاص  الذروة  الوعي  مع هذا  في هذا الكون كشيء عبث. 
سبحانه  الله  ويسألون  الله  عظمة  يمدحون  سوف  طبيعي  ذكاء  لديهم 
وتعالى. من أجل إنقاذه من جميع أشكال النشاط التي يمكن أن تسبب ضرراً 
في الكون، والذي سيكون في النهاية قادراً على أن يقوده إلى عقاب الجحيم.

الاستنتاجات  تلخيص  في  للقرآن  يصدق  لا  بشكل  ذكية  طريقة  هذه 
الرئيسية حول طبيعة الأشخاص الذين يقال إنهم يتمتعون بذكاء طبيعي 
وروحي.  واجتماعي  كفرد  المسؤولية  موقف  لديهم  الذين  الأشخاص  أي   ،

)Mujiono, 2001(



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

184 | Andi Mardika

هم  البشر  أن  تمامًا  يدركون  الناس  يجعل  الإسلام،  في  الطبيعي  الذكاء 
فاعلون مسؤولون في إدارة الكون ، وقد يستفيدون منه، لكن لا يزال يتعين 

عليهم صيانته والحفاظ عليه، قال الله سبحانه وتعالى:

كمََا  وأَحَْسِنْ  الدُّنيَْا  مِنَ  نصَِيبَكَ  تنَسَْ  ولَا  الآخِرةََ  الدَّارَ   ُ آتاَكَ اَّهلل فيِمَا  واَبتَْغِ 
اْملفُْسِدِينَ  يحُِبُّ  لا   َ اَّهلل إِنَّ  الأرضِْ  فيِ  الفَْسَادَ  تبَغِْ  ولَا  إِلَيْكَ   ُ اَّهلل أحَْسَنَ 

)القصص : 77(
وهكذا يمكن أن نستنتج أن الإنسان يحتل المركز الأهم لأنه اختاره الله ليكون 
خليفة قائد الكون. في تنفيذ هذه المهمة الهامة للخلافة ، يتم منح البشر 
تعُرف  أخضع الكون للإنسان.  امتيازات خاصة حيث الله سبحانه وتعالى. 
أي خضوع  التَسْخُور،  القرآن بمفهوم  والكون في  الإنسان  بين  العلاقة  هذه 

الكون للإنسان .

مَاواَتِ ومََا فيِ الأرضِْ جَمِيعًا مِنهُْ إِنَّ فيِ ذلَكَِ لآياَتٍ  رَ لَكمُْ مَا فيِ السَّ وسََخَّ
لقَِوْمٍ يتََفَكَّروُنَ )الجاثية : 13(

بشكل  الكون  مع  للتعامل  جوازاً  ليس  التسخير  مفهوم  فإن  ذلك،  ومع 
في  عليها  المنصوص  الأخرى  للأحكام  وفقًا  قياسه  يجب  ولكن   ، تعسفي 
 ، الخلافة  تنفيذ مهمة  المثال، في  على سبيل  النبوي.  والحديث  القرآن  آيات 
استغلال  مثل   ، )الإسراف(  الحد  يتجاوز  شيء  أي  بفعل  للبشر  يسُمح  لا 
 ، الانتهاك  البشر هذا  ارتكب  إذا  الاستيعابية.  قدرتها  يتجاوز  بما  الطبيعة 
فسيشعر الإنسان بأثره ، مثل الفيضانات والطقس غير المنتظم والاحتباس 
حياة  على  وخيمة  عواقب  له  سيكون  مما  البيئية  النظم  وتدمير  الحراري 
الإنسان. عاجلاً أم آجلاً ، يبدو أن نهاية العالم تتحدد أيضًا من خلال الجهود 

)Umar, 2010( والأفعال البشرية

لذلك ، حان الوقت لتقييم نمط العلاقات بين البشر والكون على الفور. إن 
نمط العلاقات الموجود حتى الآن يضع الطبيعة كموضوع وهدف. حان الوقت 
للتفكير في كيفية جعل الطبيعة شريكاً بشرياً ، حتى لو كان ذلك ضرورياً 

كصديق روحي للإنسان. لأنهم أيضًا مخلوقات من الله ، وكذلك بشر.

الطبيعة  على  يحافظوا  وأن  ودودين  يكونوا  أن  البشر  على  يتعين   ، لذلك 
ونظامها البيئي. بين البشر والكون يحتاج كل منهما للآخر. إذا كان هناك 
الإنسان  تأثير سلبي على  له  بالطبع سيكون  فإنه  الطبيعية  للبيئة  ضرر 
والمجتمع. الكون موارد بشرية. يتم تحديد جودة الصحة العامة إلى حد كبير 
إذا لم يعد  تم إنشاء هذا الكون في وئام مع حياة الناس.  من خلال بيئتها. 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

المجتمع،  في  كعضو  الإنسان  حياة  تسهيل  المستقبل  في  الكون  بإمكان 
فهذه علامة على عدم الانسجام بينهما.

المصلحة : مقاصد الشرعية فى حفظ البيئة

تم استخدام مفهوم المصلحة في الأصل كأساس للفقهاء لصياغة مفهوم 
الشريعة  لتأسيس  الأساس  تصبح  أن  شأنها  من  التي  الشرعية  المقاصد 
الشريعة الإسلامية  اللغوية لمصادر  المقاربة  النقيض من  على  الإسلامية. 
اللغوية لإيجاد معنى معين من النصوص  القواعد  التي تركز على تعميق 
على  أكثر  الدراسة  تركز  السيرة  مقاصد  خلال  من  النهج  في  المقدسة، 
الجهود المبذولة لمعرفة القيم. وذلك في شكل منفعة بشرية في كل تكلف 

أنزله الله.

من  المبدأ  أو  الغرض  أو  القصد  أنه  على  الشرعية  المقاصد  مفهوم  يعُرَّف 
موضوع  هو  الرئيسي  النقاش  فإن  وبالتالي   ، الإسلام  في  القانون  اشتراط 
أن  افتراض  من  المفهوم  هذا  )Khallâf, t.t(ينطلق  الحكم.  وعلة  الحكمة 
في  الإنسان  منفعة  تحقيق  أجل  من  تنشأ  )التكليف(  الالتزامات  جميع 

)al-Syâthibî, t.t( ،الدنيا والآخرة

وأن جميع الالتزامات )التكليف( التي يقوم بها كل إنسان لا يمكن فصلها 
فإن  الشاطبي،  نظر  وجهة  من  المنفعة بشكل صريح وضمني.  عن جانب 
لشرعيته  القانون  فقدان  إلى  سيؤدي  مفيد  غرض  له  ليس  الذي  القانون 
الله.  بشريعة  مستحيل  أمر  وهذا   ، البشري  المجتمع  في  الاجتماعية 

)Hallaq, 1991(
بناء على فهم الشاطبي ويخلص في آيات القرآن إلى أن مقاصد الشرعية، 
 Abû Ishâq( بمعنى المصلحة، يمكن العثور عليها في الجوانب القانونية كل
Syâthibî, t.t(هذا يعني أنه إذا كانت هناك مشاكل قانونية لا تتضح أبعاد 
نفعها ، فيمكن تحليلها من خلال المقاصد السياسية التي يمكن رؤيتها من 
روح الشريعة والغرض العام من نزول الإسلام. ووفقًا للشاطبي ، فإن جوهر 
الرئيسية  الخمسة  العناصر  تحقيق  هو  الأولي  غرضه  أو  الشريعة  تطبيق 
والمحافظة عليها ؛ الدين والنفس والعائلة والعقل والمال. وفي الوقت نفسه ، 
قال ابن عسير أن المصلحة هي طبيعة الأعمال التي تنتج منفعة مستمرة 

)Asyûr, 2004’( .وتحدد بناءً على رأي جمهور العلماء ،

فوائد  على  يحتوي  شرعي  فعل  هي  المصلحة  أن  صياغة  يمكن   ، وبالتالي 
لجميع البشر كمعيار في القانون.



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

186 | Andi Mardika

تفسير الشريعة الإسلامية عالمياً، بحيث تكون المصلحة قادرة على توفير 
للمشاكل  الاستجابة  في  الإسلامي  القانوني  للتفكير  أوسع  مساحة 

والقضايا البيئية وغيرها من القضايا المعاصرة.

من  كجزء  البيئة  حفظ  والرحمن  الشاطبي  من  كل  يذكر  لم  ذلك،  ومع 
المتعلقة  القضايا  مباشر  بشكل  الشريعة  تناقش  لا  الشريعة.  مقاصد 
أن الفقه بحد ذاته علم يوجه المسلمين  ، في حين  البيئة وصيانتها  بإدارة 
في تحديد القرارات البشرية المتعلقة بالقضايا المعاصرة التي يمكن تبريرها 

وأيها غير مبرر.

حفظ  يذكرا  لم  والرحمن  الشاطبي  أن  من  الرغم  على   ، ذلك  مجرد  إنه 
كما   - للقرآن  الأخلاقية  الروح  ولكن   ، الشرعية  البيئة كجزء من مقاصد 
يوضح الرحمن في مفهوم التوحيد والعدالة الاجتماعية - سيوفر مساحة 
البيئة  حماية  وقوانين  المفاهيم  لصياغة  الفقهاء  أو  للعلماء  مفتوحة 
والنظريات العلمية الإسلامية التي تتوافق مع المكان والزمان بالإضافة إلى 
بالفقه  المتعلقة  النظريات  اجتماعية معينة، بما في ذلك  مواقف وشروط 
مع  ديناميكية  ستكون  الباء  فقه  صياغة  فإن   ، علمي  كنظام  آه.  ب-  آل 
، مما سيغلق إمكانية ولادة صياغة علمية  إرشادي  مقاصد السيرة كخط 
إسلامية ثابتة ومعيارية وقياسية. من ناحية أخرى ، فإن الحرية التي يتمتع 
والقوانين  المفاهيم  لأن  مطلقة،  حرية  ليست  الإسلاميون  المفكرون  بها 
والعدالة  التوحيد  تعاليم  تتعارض مع  ألا  ينتجونها يجب  التي  والنظريات 

)Thohari, 2015( .الاجتماعية في القرآن

رسالة  هو  العالم(  )حفظ  الكون  الحفاظ على  أن  ، يمكن صياغة  وبالتالي 
أخلاقية هذا أمر كوني نقله الله إلى البشر، حتى الحفاظ على البيئة هو 
الاعتبار  عليه  يقوم  الذي  المبدأ  المرء.  إيمان  يتجزأ من  لا  جزءًا  ويصبح  التزام 
، وإن لم  في المذهب المالكي ، الشيء الذي  النهائي هو مصلحة البشرية. 
يذكر صراحة في النصوص ، له فوائد ، موصى به، حتى أنه ملزم ، بسبب 
، إذا كانت  علاوة على ذلك  غرضه الصحيح )المحدثات المحمدية في المعنى(. 
الصيانة البيئية مرتبطة بتنفيذ الالتزامات ، فإن الحفاظ على البيئة يصبح 

إلزاميًا ، لأن هناك قواعد:

ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب

للوسائل حكم المقاصد

الرعاية  أن  افتراض  أساس  على  صحيحتان  القاعدتان  هاتان  أخرى،  مرة 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

البيئية ليست سوى مكمل من وجهة نظر عبادة الفقه. من ناحية أخرى 
ليس  القانوني  وضعها  فإن   ، حاسمة  قضية  البيئة  حماية  أصبحت  إذا   ،
كمكمل ، ولكن كهدف له أساس نصي ، بالإضافة إلى العبادة التي تكون 

)Wardani., 2009( .ًإلزامية قانونا

بناءً على هذه الاعتبارات، هناك شيئان يجب نقلهما بخصوص الحفاظ على 
جزء  أنه  على  إليه  ينُظر  الكون  على  الحفاظ  أولاً:  العالم(.  )حفظ  الكون 
، والنفس،  )الدين(  من مقاصد الشريعة، بالإضافة إلى الحفاظ على الدين 
والأسرة )النصل(. والعقل والمال. ثانيًا ، دون تغيير الهيكل )الكلية الخامسة( 
كما بدأها الشاطبي ، لكن يمكن استخدام القواعد أصل الفقه الذي يقول: 
»ما لا يتيم الوجب إلا به فهوا وجيب«. من خلال هذه الحجة يمكن تفسير 
أنه على الرغم من أن الحفاظ على الكون )حفظ العالم( لم يتم تضمينه 
، إلا أن الكلية الخمسة نفسها لا يمكن تنفيذها  في فئة الكلية الخمسة 
بشكل صحيح إذا كان تم تجاهل حفظ الكون. على سبيل المثال ، لن تنجح 
جهود الحفاظ على النفس بشكل جيد، إذا تجاهل المرء الحفاظ على الكون 
تعمل  لا  )النصل(  الأسرة  على  للحفاظ  المبذولة  الجهود  العالم(.  )حفظ 

على أكمل وجه، إذا تجاهل أحدهم الحفاظ على الكون وما إلى ذلك.

أكسيولوجيا نموذج  حفظ البيئة

الخطاب في نموذج حفظ البيئة ثم يحتويه على علم الأكسيولوجيا القواعد 
التي تنظم وتتحكم

وغير  قانونية  وهي  ؛  أداتين  أو  من خلال مفهومين  الكون  هذا  على  الحفاظ 
أو  الخير  عناصر  على  اشتمل  إذا  مشروعًا  الفعل  أو  الفعل  يعتبر  قانونية. 
المنفعة أو الطمأنينة أو نتج عنه خير للإنسان أو المجتمع أو البيئة. من ناحية 
أخرى ، يعتبر الفعل أو الفعل حرامًا إذا اشتمل على عناصر قبح أو تعرض 

للخطر أو يضر بالإنسان والمجتمع والبيئة.

الأساس  في  متجذر  البيئة  حفظ  في  بدأ  كما  والحرام  الحلال  مفهوم  إن 
من  التوحيد  لمفهوم  والأمانة.  والخلافة  التوحيد  بمفاهيم  المتعلق  الديني 
بأنه  القرآن  في  يوصف  الذي  البشري  المفهوم  على  آثار  اللاهوتية  الناحية 
في  الله  )ممثل  الأرض  في  الله  خلفا  البشر  أن  القرآن  يذكر  ظاهري.  كائن 

الأرض( وكذلك عباده )عبد(. رجل

هو  يكون  بحيث  أخروية  حقائق  وجود  أيضًا  يدرك  ولكنه  الأمر،  طبيعة 
 Nasr, Islam Tradisi di Tengah( .أيضًا مسؤولاً عما يفعله أمام الله



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

188 | Andi Mardika

)Kancah Dunia Modern, 1987
أو جماعي،  البيئية، لا يحق لأحد، سواء بشكل فردي  بناءً على الأخلاقيات 
التحكم في الموارد الطبيعية. إن مفهوم »الغزو أو السيطرة على الطبيعة« 
في  معروف  لا  والمادية  العلمانية  الغربية  النظر  وجهة  من  رائدًا  كان  كما 
هو  وتنظيمها  الطبيعة  في ضبط  الحق  له  من  أن  الإسلام  يؤكد  الإسلام. 
الله الخالق والأكثر تنظيماً وهو رب العالمين. يبقى حق السيطرة على الله 
الله  منحها  التي  الثقة  على  بالحفاظ  ملزمون  البشر  وتعالى.  سبحانه 
التي يعيش فيها  ، وخاصة الأرض  ، تعتبر الطبيعة  في هذا السياق  لهم. 
أن  يجب   ، اختباره  في  الإنسان  ينجح  لكي  للبشر.  اختبار  ، ساحة  البشر 
التي تناولها الحاكم  الطبيعة  »آيات«  أو  »علامات«  يكون قادراً على قراءة 
الأعلى للطبيعة. أحدها هو أن البشر يجب أن يكون لديهم المعرفة والمعرفة 

الكافية في إدارة الكون.

القرآن.  أهمية  تعادل  الطبيعة  أهمية هذه  فإن   ، وفقًا لسيد حسين نصر 
)القرآن  المترجمة  والكلمات  المكتوبة  اللغة  برموز  نزل  وحيًا  القرآن  إذا كان 
القرآن  أو  الوحي  من  فسحة  أيضًا  هي  الواقع  في  الطبيعة  فإن   ، المدون( 
، يشار إلى كلاهما  لذلك  كالقرآن المسجل.  المخلوق الذي له نفس القيمة. 
بآيات الله. يمكن أن تشير الآية هنا إلى أجزاء من حروف القرآن ، لكنها يمكن 
 Nasr, Ideals( .أن تشير أيضًا إلى عظمة الله المنتشرة في الكون والبشر

)and Realities of Islam, 1979

خاتمة

السلوك  تنظم  التي  الإسلامية  الشريعة  قواعد  تنظيم  البيئة هو  حفظ 
البشري والأفعال المتعلقة بالحفاظ على البيئة. كما هو معروف ، فإن الدافع 
أهمية  تكمن  السياق  هذا  في  الإنسان.  أفعال  هو  البيئية  للأزمة  الأكبر 
قواعد  لتنظيم  الطبيعي  الذكاء  أساس  على  البيئة  حفظ  نموذج  صياغة 
الحسن السيئ أو الحلال الحرام والتي ستكون معياراً لتقييم أفعال الإنسان 
تجاه البيئة ، بحيث يكون في هذا الطريق ، سيتمكن المسلمون من تقديمها 
منهج ديني يقوم على القرآن والحديث والاجتهاد في عرض القضايا البيئية.

من الناحية الوجودية، بنُي حفظ البيئة على أساس لاهوتي ينظر إلى الله 
العلاقة  في نمط  تكاملية.  لها علاقة  أنها جوانب  والطبيعة على  والبشر 
نح  هذا ، يحتل كل من البشر والطبيعة مكانة متساوية. في هذه الحالة ، ُمي



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

Maqashid al-Syar'iyyah

يأمر الله  الوقت  الطبيعة، ولكن في نفس  إدارة  الإنسان كخلفاء الحق في 
البشر بالحفاظ على توازن الطبيعة قدر الإمكان.

المصلحة.  مفهوم  على  مبني  البيئة  حفظ  فإن  المعرفية،  الناحية  من 
المقاصد  مفهوم  لصياغة  كأساس  الأصل  في  المفهوم  هذا  استخدام  تم 
على الرغم  الشريعة التي ستكون أساسًا لتأسيس الشريعة الإسلامية. 
البيئة(  على  )الحفاظ  العالم  حفظ  يذكرا  لم  والرحمن  الشاطبي  أن  من 
القرآن  التفسيرات في  العديد من  أن هناك  إلا  الطريق،  كجزء من مقاصد 
يمكن  لذلك،  الطبيعة.  على  الحفاظ  ضرورة  تشرح  التي  النبوية  والأحاديث 
لتنفيذ  رئيسي  كوسيط  البيئة(  على  )الحفاظ  العالم  حفظ  استخدام 

الكلية الخامسة.

على  البيئة  حفظ  يحتوي  الأكسيولوجية.  الناحية  من  ذلك،  غضون  في 
وهي  ؛  صكين  خلال  من  الكون  على  الحفاظ  على  وتسيطر  تنظم  قواعد 
البيئة  حفظ  بدأه  كما  والحرام  الحلال  مفهوم  إن  قانونية.  وغير  قانونية 
مبني على مفاهيم التوحيد والخلافة والثقة وكذلك مبادئ العدل والتوازن 
البيئية  الناس، بحيث يكون إطار يمكن تجميع الأخلاقيات  والانسجام ونفع 

من منظور إسلامي بشكل كامل وشامل.

REFERENCES
’Asyûr, M. T. 2004. Maqâshid al-Syarî’ah al-Islâmiyyah. Bayrut: Muassasah 

Fuâd.
Abû Ishâq Syâthibî. no year. al-Muwâfaqât. Beirut: Dar al-Ma'rifah.
al-Syâthibî, A. I. no year. Muwâfaqât fî ushûl al-Syarî’ah. Bayrût: Dâr al-

Ma‘rifah.
Bakar, O. 2008. Tauhid dan Sains Perspektif Islam tentang Agama & Sains. 

Bandung: Pustaka Hidayah.
Febriani, N. A. 2013. Wawasan Alquran tentang Kecerdasan Naturalis 

Sebagai Solusi Harmoni Dunia. November 18-21.
Gardner, H. 1999. Intelligence Reframed: Multiple Intelligences for the 21st 

Century. New York: Basic Books.
Hallaq, W. B. 1991. The Primacy of The Quran in Syatibi Legal Theory. 



Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Syariah, Perundangan-undangan, dan Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 2 (2021)

190 | Andi Mardika

Leiden: Ej-Brill.
Hossein, S. 1976. Man and Nature, The Spiritual Crisis in Modern Man. 

London: George Allen & Unwin.
Hossein, S. 1976. Man and Nature, The Spiritual Crisis in Modern Man. 

London: George Allen & Unwin.
Khallâf, A. W. no year. ‘Ilm Ushûl Fiqh. Mesir: Dar al-Qalam.
Mujiono. 2001. Teologi Lingkungan. Jakarta: Universitas Islam Negeri 

(UIN) Syarif Hidayatullah.
Nasr, S. H. 1979. Ideals and Realities of Islam. London: Unwin Paperbacks.
Nasr, S. H. 1987. Islam Tradisi di Tengah Kancah Dunia Modern. Bandung: 

Pustaka.
Schacht, J. 1971. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press.
Shihab, M. Q. 2005. Tafsir al-Mishbah, Pesan Kesan dan Keserasian 

Alquran. Jakarta: Lentera Hati.
Thohari, A. 2015. Epistimologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep 

Mashlahah. Az Zarqa, vol. 5, No. 2.
Umar, N. 2010. Islam Fungsional. Jakarta: Rahmat Semesta Center.
Wardani. 2009. Menformulasikan Fiqh Al-Bi`ah: Prinsip- Prinsip Dasar 

Membangun Fiqih Ramah Lingkungan. Al-Mustawa, Vo.1 No. 1.


