Jurnal Syari'ah

STUDI PEMIKIRAN HADIS DI INDONESIA
Analisis Teori Hadis Hasbi Ash-Shiddieqy

Hedhri Nadhiran
Abstract

This paper attempts to reveal the theory of Hadith of Ash-
Shiddieqy, one of the reformers in Indonesia. This topic is
interesting to be discussed because Hasbi has been known
as an Islamic jurist so that his ideas in the field of Hadith
development are almost untouchable. This phenomenon
strengthens the thesis of the Federspiel — an Indonesianist,
who argues that the study of hadith is particularly
unpopular in Indonesia. In researching Hasbi's Hadith,
the focus is directed to three crucial issues around the
polemic of modern hadith discourse, which is about the
limits of the notion of hadith, hujjah and the science of figh
al-hadis. The analysis of these three topics shows Hasbi's
renewal ideas in the field of Hadith, especially in the
context of the Indonesian period. This at once shows his
independence for his ijtihad and does not want to be bound
by bigotry against a particular school of thought.

Keyword: Development, thinking, hujjah, figh al-hadis

A. Pendahuluan
Kajian hadis di Indonesia, ditengarai telah berlangsung sejak

awal masuknya Islam ke wilayah ini. Aktvitas tersebut terus
berlanjut dan semakin meningkat hingga paruh kedua abad ke-17

seiring dengan masuknya gagasan pembaharuan yang menekankan
al-Qur'an dan al-Hadis kembali sebagai sumber ajaran dan

membendung masuknya tradisi lokal ke dalam Islam.! Meskipun
demikian, sampai awal abad ke-20, kajian hadis secara khusus
kurang populer. Ini dikarenakan, menurut Howard M. Federspiel -

1Danarto, Agung, Kajian Hadis di Indonesia Tahun 1900-1945 (Telaah
terhadap Pemikiran Beberapa Ulama tentang Hadis), (Yogyakarta: Proyek
Perguruan Tinggi Agama Islam, IAIN Sunan Kalijaga, 2000), hlm. 8

106

JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




seperti dikutip oleh Muh. Tasrif, dkk., kajian hadis pada masa
penjajahan Belanda masih menjadi bahagian dari kajian figh, bukan

kajian tersendiri.2

Baru pada abad ke-20, selaras dengan munculnya gerakan
Islam berhaluan modenis (pembaharu dan pemurni), al-hadis
diposisikan sebagai kajian yang independen, terpisah dari disiplin
ilmu ke-Islaman lainnya. Maraknya aktivitas kajian di bidang ini
ditunjukkan oleh banyaknya karya yang dihasilkan oleh para ulama
dan intelektual Indonesia. Dalam penelitiannya terhadap literatur
hadis sampai tahun 1980-an, Federspiel mengelompokkan literatur
tersebut ke dalam empat jenis (genre). Pertama, literatur ilmu hadis
yang berisi analisis terhadap hadis yang berkembang pada awal
Islam untuk menentukan keotentikan dan kepalsuannya. Kedua,
literatur terjemahan kitab-kitab hadis yang disusun pada masa
klasik (620-1250 M) dan masa pertengahan Islam (1250 — 1950 M).
Ketiga, antologi hadis pilihan yang diambil dari Kkitab-kitab
kumpulan hadis. Keempat, kumpulan hadis yang digunakan sebagai
sumber hukum dan materi pelajaran di sekolah-sekolah Islam.3

Dalam penelitiannya ini, Federspiel menjelaskan terdapat 39
ulama dan intelektual muslim Indonesia modern yang karya-karya
mereka di bidang hadis menjadi objek penelitiannya. Di antara
nama-nama tersebut, Hasbi Ash-Shiddieqy (untuk selanjutnya
disebut Hasbi) termasuk salah seorang intelektual yang karyanya
cukup mendominasi. Tercatat ada 5 (lima) buku hadis karya Hasbi
yang diteliti oleh Federspiel, yaitu Pokok-Pokok Ilmu Dirayah
Hadis, Problematika Hadis sebagai Dasar Pembinaan Hukum
Islam, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis, 2002 Mutiara Hadits dan
Koleksi Hadis-Hadis Hukum.

Berbeda dengan Federspiel yang meneliti perkembangan
hadis di Indonesia dengan lebih menitikberatkan kajiannya pada
aspek literatur dan keragamannya, dalam tulisan berikut, penulis
akan menganalisis teori hadis yang dirumuskan oleh Hasbi. Analisis
ini dilakukan untuk mengetahui apakah pemikiran hadis Hasbi

2 Tasrif , Muh., dkk. “Rekontekstualisasi Al-Hadits di Indonesia, dalam
Jurnal Istigra, volume 03, nomor 01, 2004, hlm. 271-272
3 Ibid, hlm. 271-272

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 107




sekedar ‘pengulangan’ dari pemikiran ulama sebelumnya ataukah

menawarkan sesuatu yang ‘baru’, sama seperti gagasan orisinalnya
di bidang figh, yaitu merumuskan figh berkepribadian Indonesia.

Perhatian  Hasbi  Ash-Shiddieqy = sendiri  terhadap
pengembangan kajian hadis ditunjukkan dengan keprihatinannya
terhadap kemunduran umat Islam dan jatuhnya martabat mereka
di mata dunia sehingga dapat diinjak-injak bangsa lain.
Menurutnya, kondisi tersebut dikarenakan penyelewengan umat
dari dasar asasi syari‘at. Inilah pangkal pokoknya kerenggangan
mereka dengan agama Allah. Kemunduran ini paling dirasakan di
bidang hukum figh Islami. Untuk itu umat harus kembali kepada
al-Qur’an dan al-Sunnah. 4 Lebih lanjut Hasbi menegaskan,
perhatian yang sepenuhnya harus diberikan kepada hadis karena
dengan mendalami ilmu hadis, al-Qur'an akan dapat dipahami
sebagaimana mestinya. Dalam hal ini usaha yang harus dilakukan
adalah menerjemahkan hadis dan mensyarahkannya sehingga
lubuk hikmat dan rahasia yang terkandung dalam laut mutiara
hadis dapat diselami dengan mudah.?

Mengenal Hasbi Ash-Shiddieqy

Hasbi Ash-Shiddieqy yang menjadi fokus kajian dalam tulisan
ini, dalam rentangan sejarah perkembangan pemikiran modern
Islam di Indonesia adalah tokoh yang turut memberikan perhatian
terhadap perkembangan hadis. Ia sendiri lebih merupakan sosok
pembaharu yang penguasaan ilmunya sangat luas. Pemikirannya
meliputi bidang figh, tafsir, hadis dan ilmu kalam. Hasil karyanya
di bidang ini pun masih tetap dipakai sebagai rujukan di berbagai
perguruan tinggi Islam hingga sekarang.

Nama lengkapnya adalah Tengku Muhammad Hasbi Ash-
Shiddieqy, dilahirkan di Lhokseumawe — Aceh Utara — pada tanggal
10 Maret 1904, ketika Aceh sedang bersimbah darah melawan

4 Hasbi Ash-Shiddieqy, Koleksi Hadis-Hadis Hukum al-Ahkam al-
Nabawiyah, jilid 1, (Jakarta: Yayasan Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy,
1994), hlm.7-8

5 Hasbi Ash-Shiddieqy, Mutiara Hadits, jilid 1, (Jakarta: Bulan Bintang,
1961), hlm. 7-8

108 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Belanda.b Ia dilahirkan di tengah-tengah keluarga ulama pejabat.
Ayahnya - Tengku Muhammad Husein ibn Muhammad Su‘ud -
menjabat sebagai Qadhi Chik, dan ibunya — Tengku ‘Amrah — puteri
Tengku Abdul Aziz pemangku jabatan Qadhi Chik di Pemerintahan
Sri Maharaja Mangkubumi, yang kemudian digantikan oleh Ayah
Hasbi. Gelar Ash-Shiddieqy, seperti disarankan oleh Syekh
Muhammad ibn Salim al-Kalali, dipakainya semenjak tahun 1925

dan dijadikan sebagai nama keluarga, karena ia merupakan
keturunan ketiga puluh tujuh dari Abu Bakr al-Shiddiq.

Sebagaimana halnya kebanyakan putra-putra ulama pada
masa itu, Hasbi tidak pernah mendapat pendidikan resmi dalam
sekolah-sekolah yang didirikan Pemerintah Hindia Belanda, baik di
Sekolah dasar yang berbahasa Melayu (Government Inlandsche
School) maupun sekolah dasar yang berbahasa Belanda (Holland
Inlandsche School). Memasuki usia sekolah, Hasbi mula-mula
belajar pada sebuah dayah di Lhokseumawe yang dipimpin
ayahnya. Disiniia belajar qira’'ah dan tajwid serta dasar-dasar tafsir
dan figh. Setelah dua tahun belajar pada dayah ayahnya, Hasbi
kemudian dikirim belajar pada dayah-dayah lain di Aceh untuk
memperdalam pengetahuan keislaman lainnya.” Perjalanannya
meudagang dari satu dayah ke dayah yang lain berlangsung selama
lebih kurang delapan tahun.

Setelah mendapat syahadah untuk membuka dayah sendiri,
Hasbi kemudian pulang ke Lhokseumawe. Disini, ia berjumpa
dengan Syekh al-Kalali, pemimpin majalah al-Iman yang telah
menetap di Kota tersebut. Melalui Syekh al-Kalali, ia mendapat
kesempatan luas untuk membaca buku-buku yang ditulis oleh
pelopor-pelopor pembaharuan pemikiran Islam serta majalah-
majalah yang menyuarakan pembaharuan tersebut. Mengutip
penjelasan Djamil Lathif, SH salah seorang menantu Hasbi.8
menceritakan:

6 Nourouzzaman Shiddieqy, “Prof. DR. T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy”, dalam
Moh. Damami (ed.), Lima Tokoh Pengembangan IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
(Yogyakarta: Pusat Penelitian IAIN Sunan Kalijaga, 1998), hlm.113

7Hasjmy, A., Ulama Aceh: Mujahid Pejuang Kemerdekaan dan Pembangun
Tamadun Bangsa, (Jakarta: Bulan Bintang, 1997), hlm.174

8 Ibid, hlm. 175-176

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Dengan bimbingan Syekh al-Kalali, Hasbi telah dapat

menguasai bahasa arab dengan baik sehingga dapat pula
mendalami dan menghayati karya-karya Muhammad ‘Abduh,
Muhammad Rasyid Rida, Ibn Taymiyah dan Ibn Qayyim. Sejak ini,
Hasbi yang tadinya sebagai penganut mazhab Syafil yang fanatik,
telah melepaskan diri dari kefanatikan tersebut, bahkan telah
timbul dalam dirinya semangat tajdid, semangat pembaharuan dan
pemurnian Islam.

Karena itu, setelah Hasbi menguasai dasar-dasar ajaran
Muhammad ‘Abduh, ajaran-ajaran Muhammad Rasyid Ridha, serta
mendalami kitab-kitab Ibn Taymiyah dan Ibn Qayyim, seperti Kitab
Fatawa Ibn Taymiyah, Majmu‘at al-Rasa’il, Zad al-Ma'ad, I'lam al-
Muwaqqi‘in, Bada’i® al-Fawa’id, Syifa’ al-‘Ali, dan lain-lain kitab
pilihan, mulailah Hasbi mengembangkan paham pembaharuannya.
Tindakan Hasbi ini telah menimbulkan kegoncangan, terutama
dalam masyarakat ‘alim ‘ulama’ Aceh sehingga terlontarlah kata-
kata bahwa Hasbi telah mengubah agama. Banyak celaan yang
diterima Hasbi, terutama dari mereka yang memegang tradisi-
tradisi lama, tetapi ia jalan terus. Golongan muda Aceh atau yang
berjiwa muda, terutama dari kalangan intelektual, menyambut baik
tindakan pembaharuan Hasbi ini sehingga mereka akhirnya
menjadi murid dan pengikut setia dari Hasbi. Karena itu, timbullah
pada waktu itu dua golongan masyarakat Aceh, yairu golongan tua
yang dipimpin oleh sebagian ulama dan golongan muda yang
dipimpin oleh Hasbi sendiri. Golongan tua ingin tetap selalu
mempertahankan tradisi lama yang pada umumnya bermazhab
Syafii yang fanatik dan bertaqlid buta semata-mata, sedangkan
golongan muda melepaskan dirinya dari kefanatikan bermazhab
Syafi‘i dan anti taqlid buta, dengan mengajak umat kembali kepada
al-Qur’an dan Hadis.

Tampaknya, perjumpaan dengan Syekh al-Kalali
mempunyai pengaruh besar dalam diri Hasbi. Ia melihat bahwa
perang berkepanjangan antara Aceh — Belanda dalam keadaan
persenjataan yang tidak berimbang telah melahirkan

110 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




kesengsaraan serta putus asa di pihak yang lemah, sehingga
tidak mengherankan jika sebahagian masyarakat ada yang lari
kepada mistik. Selain itu, masyarakat Aceh terkenal fanatik dan
berpegang pada mazhab Syafi1 secara teguh (Nourouzzaman:
1996, 217-218). Proses belajar mengajar di dayah-dayah dengan
metode anjur kitab, yaitu pengajaran yang terbatas pada sebuah
kitab tertentu dan umumnya bermazhab Syafil, dimana guru

hanya menyimak apakah bacaan sang murid atau terjemahannya
betul atau sesekali guru membaca dan para murid mendengar,
dinilainya juga kurang melibatkan anak didik dalam proses
berpikir sehingga hanya menunggu (meruju‘) kepada keputusan
yang telah dibuat oleh ulama terdahulu, dan hanya akan
menghasilkan doktrin taqlid yang terpatri kuat. Gambaran
keadaan masyarakat inilah yang mendorong Hasbi untuk
mendukung ide-ide pembaharuan pemikiran Islam yang saat itu
sangat gencar disuarakan.

Terakhir, atas anjuran Syekh al-Kalali juga, pada tahun
1926 Hasbi pergi ke Surabaya. Di Kota ini, ia masuk ke Madrasah
al-Ishlah wa al-Irsyad, sebuah sekolah Arab terbesar pada waktu
itu yang dipimpin Ustad Umar Hubeis, salah seorang murid
terkemuka dari Sykeh Ahmad Soorkati, pendiri organisasi al-
Irsyad dan madrasah tersebut.Al-Irsyad dan Ahmad Soorkati
inilah yang ikut berperan dalam membentuk pemikiran Hasbi
yang modern.

Nourouzzaman mencatat setidaknya ada tiga jalur yang
dijadikan Hasbi sebagai sarana yang dimanfaatkan untuk
mentransformasikan ilmu yang dimilikinya, serta menyemaikan
bibit-bibit pemikiran pembaharuannya.'® Tiga jalur itu adalah
jalur pendidikan, organisasi, dan tulisan. Jalur pendidikan
adalah jalur utama perjuangannya. Jalur ini dilaluinya sejak dari
guru ibtidaiyah hingga ke jenjang guru besar, dan sepanjang
karirnya di bidang ini dia terus menerus mendorong murid-
muridnya agar membuka cakrawala pemikiran dan bersikap

9 Nourouzzaman Shiddieqy, Figh Indonesia: Penggagas dan Gagasannya,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), hlm. 14-16

10 Nourouzzaman Shiddieqy , Jeram-Jeram Peradaban Muslim, (Yogyakarta:
Pusaka Pelajar, 1996), hlm.217-218

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 “




peka terhadap masalah-masalah kemasyarakatan. Secara
berturut-turut, sejak 1924 ia mendirikan Madrasah al-Husna di
Buloh Beureughang, tahun 1928 mendirikan Madrasah al-Irsyad
di Lhokseumawe, dan pada tahun 1929 mendirikan Madrasal al-
Huda di Kreueng Mane. Berikutnya pada tahun 1936 Hasbi
mendirikan kursus guru (leergarg) untuk mengisi kekurangan
tenaga pengajar di Aceh, dan pada tahun yang sama ia ikut
mendirikan PERGUISSA (Persatuan Guru-Guru Islam Seluruh
Aceh). Selanjutnya, ketika pindah ke Yogyakarta pada Januari
1960, kesibukan Hasbi di bidang pendidikan bertambah. Ia tidak
hanya mengajar pada beberapa perguruan tinggi Islam yang ada
di Jawa; baik negeri ataupun swasta, tetapi juga memangku
berbagai jabatan struktural, seperti Dekan Fakultas Syari‘ah
TAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (1960-1972) sekaligus
merangkap Dekan Fakultas Syari‘ah IAIN Ar-Raniry Banda Aceh
(1960-1962), Pembantu Rektor III IAIN Yogyakarta (1963-1966),
Rektor Universitas al-Irsyad Surabaya (1961-1971) dan Rektor
Universitas Cokroaminoto. Di sela-sela kesibukannya ini, Hasbi
juga dipercaya sebagai Ketua Lembaga Fatwa IAIN Sunan
Kalijaga, Pemimpin Post Graduate Course dalam ilmu figh bagi
Dosen-Dosen TAIN se-Indonesia, dan Ketua Lembaga Figh Islam
Indonesia.l!

Sementara itu, aktivitas Hasbi dalam menulis telah dimulai
sejak awal tahun 1930-an. Karya tulisnya yang pertama adalah
sebuah booklet berjudul Penoetoep Moeloet, dan yang terakhir
adalah buku berjudul Pedoman Haji yang terbit pada tahun 1975.
Seluruh karya tulisnya berjumlah tujuh puluh tiga judul buku
(terdiri atas 6 buku tafsir, 8 hadis, 36 figh, 5 tauhid/kalam, 17
umum/general) dan lebih dari empat puluh sembilan artikel yang
terbit di berbagai majalah dan harian.!? Produktivitas di dunia
tulisan memperoleh penghargaan dari Himpunan Pengarang
Islam pada tanggal 5 Januari 1958 yang menempatkannya pada
peringkat ketujuh dari 100 pengarang Islam terpopuler.

11 Nourouzzaman Shiddieqy, Figh Indonesia....., hlm. 28-29
12 Nourouzzaman Shiddieqy , Jeram-Jeram ...... , hlm.220

112 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Peringkat ini diperoleh dari hasil jajak pendapat untuk memilih
10 orang pengarang Islam terpopuler yang dilaksanakan dari
November hingga Desember 1958.13

Demikianlah berbagai aktivitas dan ujian yang mewarnai
perjalanan hidup Hasbi ketika ia memperjuangkan ide-ide
pembaharuan dan berusaha mentransmisikan ilmu yang
dimilikinya kepada umat Islam Indonesia. Puncak karir
akedimisnya terjadi pada tahun 1960, ktika ia dipromosikan
sebagai Guru Besar dalam Bidang Pengetahuan Hadis dengan
pidato pengukuhan berjudul Syariat Islam Menjawab
Tantangan Zaman. la juga memperoleh dua gelar Doctor Honoris
Causa karena jasa-jasanya terhadap pengembangan Ilmu
Pengetahuan Keislaman, satu dari UNISBA Bandung pada
tanggal 22 Maret 1975 dan satu lagi dari IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, tanggal 29 Oktober 1975. Dua bulan setelah
menerima gelar doktor kehormatan ini, pada tanggal 9 Desember
1975, Hasbi wafat dan dimakamkan di pemakaman IAIN Syarif
Hidayatullah Ciputat, Jakarta.

B. Pemikiran Hadis Hasbi Ash-Shiddieqy
Pembahasan terhadap pemikiran hadis Hasbi tidak
diarahkan kepada uraian tentang materi ilmu hadis secara umum,#
tetapi difokuskan kepada tiga isu krusial di seputar polemik
diskursus hadis modern. Ketiga isu tersebut adalah mengenai
batasan pengertian hadis, kehujjahan dan ilmu figh al-hadis.
a. Pengertian Hadis

13 Iskandar Ritonga, “Hasbi Ash-Shiddieqy: Tokoh Penggagas Figh
Indonesia”, dalam Mimbar Hukum, edisi Maret-April, No.41, (Jakarta: al-Hikmah
dan Ditbinbapera, 1999), hlm. 49-50

14 Dalam kitab-kitab uwlum al-hadits, pembahasan tentang ilmu hadis pada
umumnya diawali dengan: a) Pengertian hadis dan istilah terkait lainnya, b)
Kehujjahan hadis, dan ¢) Cabang-Cabang wulumul hadits, yang secara garis besar
dibagi menjadi ilm dirayat al-hadits dan ilm riwayat al-hadith. Biasanya, fokus
uraian lebih didominasi oleh poin ketiga karena pada dua cabang utama ilmu hadis
ini terdapat sejumlah ilmu hadis. Uraian inilah yang penulis maksud dengan
materi ilmu hadis secara umum.

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 13




Berbeda dengan pendapat ulama hadis yang mengidentikkan

definisi hadis dan sunnah,® dalam pandangan Hasbi kedua istilah
ini mempunyai pengertian yang berbeda. Menurutnya hadis lebih
umum dan lebih luas cakupannya dibanding sunnah dan
menyamakan kedua istilah tersebut merupakan penyebab
timbulnya kekacauan dalam bidang pembinaan hukum serta
melahirkan banyaknya tuduhan yang dilontarkan kepada orang
yang meninggalkan hadis (Hasbi: 1964, 38-39)

Kata hadis — seperti dikutip Hasbi dari pendapat Abu al-Baqga’
— adalah nama bagi sesuatu yang diceritakan. Kemudian dalam
perkembangan selanjutnya kata ini digunakan sebagai nama bagi
perkataan, perbuatan, ataupun taqrir yang disandarkan kepada
Nabi. Penggunaan ini lahir karena para ulama menyadari bahwa
dalam kata hadis terkandung makna “yang baru” atau “yang belum
lama”, karenanya dipakai sebagai imbangan bagi istilah gadim
(vang lama atau yang tidak berawal) (Hasbi: 1988, 373). Inilah
alasannya mengapa kata tersebut dipakai untuk segala sesuatu
yang disandarkan kepada nabi.

Oleh karena itu, dilihat dari hakekatnya, hadis tidak sama
dengan sunnah sebab kata yang kedua ini dipergunakan untuk
“suatu cara kerja yang ditempuh” atau “suatu tradisi yang tetap
dikerjakan nabi (Hasbi: 1988, 374). Artinya, jika hadis adalah
riwayat lafziyah bagi perkataan-perkataan nabi, perbuatan dan hal
ihwalnya, maka sunnah merupakan perbuatan-perbuatan beliau
yang dipraktekkan secara terus menerus di hadapan para shahabat-
nya. Sebagai sesuatu yang ditradisikan, pengamalan sunnah ini
kemudian dipraktekkan shahabat, tabi’in dan generasi muslim dari
abad ke abad sehingga memiliki nilai mutawatir ‘amaliy. Praktek
seperti inilah yang dinamakan dengan sunnah mutawatirah,
sunnah mutaba‘ah, dan sunnah malumah. Disini, lebih lanjut Hasbi
menjelaskan, ‘amaliyah nabi yang mutawatir tersebut tidak
mengharuskan adanya penukilan (periwayatan) yang bersifat
mutawatir. Bahkan boleh jadi ada sunnah-sunnah yang tidak

15 gl-Khuli, Muhammad Abd al-Aziz, Miftah al-Sunnah aw Tarikh Funun
al-Hadis, (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, , t.th.) hlm. 29

114 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




terekam oleh catatan sejarah, yakni kitab-kitab hadis yang
berfungsi sebagai catatan sejarah amal mutawatir ini dalam bentuk
tulisan (Hasbi: 1964, 41: 1988, 18-22). Pelaksanaan yang mutawatir
inilah yang dikatakan sunnah dan ini pula yang dikehendaki
dengan al-sunnah dalam hadis Nabi:
(LU ely)) gmn) B g dll DS Los (S Of Lo lshs o ol (S5 255 )
Artinya: Sungguh telah aku tinggalkan kepadamu dua perkara.
Kamu tidak akan sesat selama berpegang teguh dengan
keduanya, yaitu Kitab Allah dan Sunnah Rastul-nya. (H.R.
Malik)
Perbedaan kedua istilah ini juga dapat dilihat dari asal usul
kata. Menurut Hasbi, istilah hadis telah ada sejak sebelum Islam

datang dan telah lama dipergunakan oleh masyarakat Arab
jahiliyah, sedangkan istilah sunnah merupakan kosa kata yang baru

bagi mereka, yaitu semenjak datangnya agama Islam. Generasi
pertama Islam mengambil kata ini dari al-Qur'an dan kemudian
memakainya untuk penamaan bagi sunnah nabi. Jadi kata ini
bukan berasal dari kebudayaan Arab pra Islam, apalagi dari
penganut agama lainnya (Yahudi).'6 Agaknya, pendapat Hasbi ini
dilatarbelakangi oleh pembelaannya terhadap keotentikan sunnah,
karena pada masa itu banyak penulis muslim yang menyuarakan
bahwa Islam hanyalah al-Qur’an sebagai dasar tasyri“nya. Mereka
menolak sunnah sebagai hujjah karena tidak dapat diyakini
kebenaran dan keasliannya. Beberapa nama yang disebutkannya
adalah Farid Wajdi, Husayn Haykal, Ahmad Amin, dan ‘Ali Hasan
‘Abd al-Qadir.

Dalam pandangan Hasbi, para intelektual muslim di atas
terpengaruh oleh pandangan-pandangan orientalis — terutama
Goldziher — yang ingin menanamkan keragu-raguan dalam dada
umat Islam terhadap sunnah.'” Para orientalis berpandangan
bahwa penggunaan istilah sunnah telah mengalami perkembangan.
Semula ia digunakan untuk menunjuk pada tradisi-tradisi Arab dan

16 Hasbi Ash-Shiddieqy, Problematika Hadis Sebagai Dasar Pembinaan
Hukum Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1964), hlm. 42
17 Ibid, hlm. 12-25

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 115




kebiasaan-kebiasaan nenek moyang mereka. Kemudian setelah

Islam datang, sunnah digunakan sebagai istilah bagi segala sesuatu
yang bersumber dari praktek Nabi sehingga idealitas sunnah Arab
pra Islam pun berakhir.1®8 Mereka juga menolak keberadaan konsep
sunnah nabi karena menemukan: 1) sebahagian dari kandungan
sunnah merupakan kontinuitas (kelanjutan) langsung dari
kebiasaan dan adat istiadat Arab pra Islam, 2) sebahagian besar
dari kandungan sunnah adalah hasil produk pemikiran fuqahda’
berdasarkan ijtihad pribadi, dan bahkan mereka juga mengadopsi
unsur-unsur luar, terutama Yahudi dan praktek pemerintahan
Romawi serta Persia, 3) hingga pada saat terjadinya gerakan
kodifikasi hadis secara besar-besaran, yang dinamakan dengan
sunnah tidak hanya terbatas pada praktek nabi, tetapi mencakup
seluruh tradisi dari setiap generasi muslim. Semua sunnah ini
bercampur dan berlindung di bawah konsep sunnah Nabi.1?
Melihat kepada tuduhan-tuduhan yang mereka lontarkan di
seputar sunnah, dapat dimaklumi mengapa Hasbi menegaskan
bahwa sunnah adalah istilah yang berasal dan diperkenalkan oleh
agama Islam. Ini disebabkan adanya garis pemisah antara sunnah
Arab jahiliyah dengan sunnah Islam, yaitu perintah Allah dan
Rasul-Nya. Umat Islam memperhatikan model prilaku nabi karena
mengikuti perintah Allah dan Rasul, bukan karena pengaruh watak
bangsa Arab yang selalu menghormati tradisi nenek moyang
mereka. Bahkan Allah sendiri mencela kebiasaan mereka tersebut.
Sementara jika dilihat dari segi kandungannya, semua sunnah
berisi praktek-praktek yang menjadi teladan bagi umat Islam.
Karena itu, jika istilah sunnah dikatakan berasal dari non Islam
dikhawatirkan sebahagian nilai amalan yang terdapat di dalam
sunnah hanyalah kumpulan dari tradisi Arab pra Islam dan
praktek-praktek kebiasaan masyarakat lainnya. Padahal, semua
yang diamalkan umat Islam sekarang, seperti tata cara
pelaksanaan shalat, zakat, haji, dan berbagai ibadah lainnya, telah

18 Musahadi Ham, FEvolusi Konsep Sunnah: Implikasinya Pada
Perkembangan Hukum Islam, (Semarang: Aneka Ilmu, 2000), hlm. 36

19 Rahman, Fazlur, Membuka Pintu Ijtihad, terj. Anas Mahyuddin,
(Bandung : Pustaka, 1995) hlm.67

JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




diyakini bersumber dari Sunnah Nabi. Maka untuk menjaga
kemurnian sumber hukum Islam inilah maka Hasbi dengan tegas

menyatakan bahwa kata sunnah diambil dari ajaran Islam sendiri
(al-Qur’an) dan selanjutnya dipergunakan sebagai nama bagi segala
sesuatu yang dipraktekkan Nabi secara terus menerus.20

Walaupun membedakan pengertian hadis dan sunnah, namun
perbedaan ini tidak dipahami Hasbi secara ketat. Maksudnya,
menurut Hasbi, kedua istilah ini tetap mempunyai persamaan
dipandang dari sudut dalalah-nya (petunjuknya), karena
perbuatan-perbuatan nabi dikuatkan dengan adanya sabda beliau.
Ini juga berarti bahwa hadis dan sunnah berasal dari satu sumber.
Disini, perkataan nabi berfungsi menjelaskan perbuatan dan
perbuatan sendiri mengokohkan sabda-sabdanya. Hal inilah yang
dirasakan oleh ulama hadis sehingga mereka menilai tidak ada
salahnya mengidentikkan pemakaian makna hadis kepada sunnah,
atau sebaliknya.?! Penyempitan makna ini baru terjadi pada akhir
abad kedua Hijrah, yaitu ketika al-SyafiT mengoreksi makna
sunnah yang telah demikian meluas dan mengajak masyarakat
mengamalkan hadis ahad yang tidak mempunyai rujukan pada
praktek aktual masyarakat, serta mendahulukan hadis dari apa
yang sudah mentradisi di tengah-tengah mereka.?2 Mulailah pada
saat itu berkembang teori bahwa pengertian sunnah identik dengan
hadis.

Dari pandangan di atas dapat dikatakan bahwa Hasbi masih
mentolerir penggunaan kedua istilah tersebut dalam satu
pemaknaan, terlebih mengingat pada masa sekarang pengetahuan
tentang hadis dan sunnah hanya dapat diketahui melalui jalur
periwayatan semata, sebagaimana dijumpal dalam kitab-kitab
hadis. Biasanya, penyatuan kedua istilah ini ditulis Hasbi dengan
suatu cara khusus, yaitu hadis (sunnah).

20Pembelaan Hasbi terhadap kemurnian syariat Islam dari pengaruh luar
(dalam hal ini Undang-Undang Romawi) dapat dilihat dalam: Hasbi, Memahami
Syari’at Islam, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 1999), hlm. 79-99

21 Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis, (Jakarta : Bulan
Bintang, , 1988) hlm. 376-377

22 Ibid, hlm.5

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 117




b. Kehujjahan Hadis (Sunnah)

Berangkat dari pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur’an
yang berisi perintah untuk mentaati Rasulullah (QS. al-Anfal: 20
dan QS. al-Nisa: 59), menjelaskan tindak tanduk beliau sebagai
teladan (QS. al-Ahzab: 21), serta penggunaan kata hikmah dalam al-

Qur’an yang ditafsirkan sebagai sunnah nabi (QS. al-Jumu’ah: 2),
jumhur ulama menetapkan bahwa hadis (sunnah) merupakan
sumber syari‘at dan dari satu segi sejajar dengan al-Qur’an.2? Tetapi
jika dilihat dari segi fungsi dan bentuk wurid-nya, mereka sepakat
menempatkan al-Qur’an sebagai sumber pertama dan hadis sebagai
sumber kedua.?* Dengan kata lain, dipandang dari segi rutbah
(derajat) hadis berkedudukan setelah al-Qur’an.

Hasbi sendiri menilai kehujjahan sunnah tidak jauh berbeda
dengan kesepakatan jumhur ulama di atas. Sunnah, baginya,
merupakan dasar hukum Islam dan kewajiban umat Islam untuk
mengikutinya sebagaimana mereka mengikuti al-Quran. Ini
dikarenakan bentuk perintah mentaati nabi yang terdapat dalam al-
Qur’an bersifat umum, mencakup seluruh umat pada setiap masa
dan tempat. Karena itu, bersama-sama dengan al-Qur’an, sunnah
menjadi sumber perundang-undangan Islam. Hanya saja,
walaupun kedua dasar ini dipandang sebagai sumber hukum,
namun harus dii‘tibarkan bahwa al-Qur’an adalah dasar pertama
dan sunnah merupakan dasar kedua.z?

23 Abu Zahu, Muhammad Muhammad, al-Hadis wa al-Muhaddisun, (Beirut
: Dar al-Fikr, t.th.), hlm. 11-16

24Argumentasi yang diberikan ulama tentang kedudukan hadis setelah al-
Qur'an dapat dikelompokkan kepada argumentasi ‘aqliyah dan nagqliyah.
Argumentasi ‘aqliyah didasarkan atas sifat seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang qat iy
al-tsubut karena periwayatannya mutawatir, sedang hadis sebahagian besar
bersifat zhanni al-wurud karena periwayatannya yang ahad. Alasan lainnya
didasarkan atas fungsi hadis sebagai al-bayan (penjelas) bagi al-Qur’an. Adapun
argumentasi naqliyah lebih melihat kepada terdapatnya hadis dan athar yang
menunjukkan posisi sunnah, seperti hadis tentang Mu‘adh ibn Jabal yang diutus
Nabi ke Yaman, dan perintah ‘Umar kepada Syurayh al-Qadhi untuk
memperhatikan sunnah setelah tidak dijumpai suatu hukum dalam al-Qur’an.
Muhammad Mushthafa Al-Siba‘, al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyrii al-
Islamiy, Maktabah Dar al-‘Artubah, Kairo, 1961), hlm. 424-425

25 Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar ....... , hlm. 145-148

118 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Dalam hal ini, ada dua argumen yang dikemukakan Hasbi.
Pertama, al-Qur’an adalah Kitab Allah yang diturunkan kepada
nabi dengan lafal dan maknanya. Ia didengar dan dihafal oleh

sejumlah shahabat dan mereka juga menuliskannya atas perintah
nabi sendiri. Fenomena yang sama terus terjadi pada generasi-
generasi selanjutnya hingga sampai pada masa kita sekarang.
Karena itu, keaslian al-Qur’an tetap terpelihara disebabkan ke-
mutawatir-an penyampaian yang memfaedahkan qath%y. Keadaan
berbeda terjadi pada hadis (sunnah). Hadis-hadis yang sifatnya
mutawatir sangat sedikit. Umumnya periwayatan yang terjadi
bersifat ahad, sehingga dihukum zhanniy. Kedua, melihat kepada
fungsi sunnah sebagai penjelas bagi al-Qur’an, seperti terdapat
dalam QS. Al-Nahl: 44. Ini mengindikasikan bahwa al-Qur’an
merupakan asal (pokok) dan pangkal bagi sunnah karena
sebagaimana ditunjuki oleh ayat-ayatnya, isi kitab suci ini telah
lengkap dan agamapun telah disempurnakan dengan uraian-uraian
yang telah dipaparkan di dalamnya, walaupun dalam bentuk yang
global.

Terkait dengan kehujjahan ini, Hasbi menegaskan bahwa
hadis dapat dipakai sebagai hujjah dalam semua ajaran agama; baik
dalam persoalan aqgidah, ataupun dalam persoalan hukum. Bahkan
pada masalah yang terakhir ini, hadis dapat menetapkan hukum
terhadap hal-hal yang tidak diberikan al-Qur’an.26 Hanya yang
perlu diperhatikan, tidak semua hadis mempunyai fungsi seperti di
atas karena hadis-hadis yang ada tidak mempunyai derajat yang
sama dalam kekuatan sanad-nya. Dengan membagi hadis
berdasarkan jumlah periwayatnya kepada tiga kategori, yakni
mutawatir, masyhur, dan ahad,?” Hasbi menyatakan bahwa jumhur

26 Hasbi Ash-Shiddieqy, Problematika Hadis ........ , hlm. 28

27Pembahagian hadis kepada tiga kategori ini didasarkan atas jumlah
periwayat (sanad). Dalam hal ini, semakin banyak perawi yang menyampaikan
hadis, semakin kuat nilai hadis tersebut. Terdapat perbedaan pendapat di kalangan
ulama dalam membagi hadis menurut pembahagian ini. Mayoritas fugahda’ dan
usuliyyin mengelompokkannya ke dalam tiga bahagian, sementara ulama hadis
membagi dua; mutawdtir dan ahdd dengan memasukkan hadis masyhiar ke
dalamnya. Hasbi sendiri cenderung kepada pembahagian versi pertama, walaupun
dalam buku Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis, Jilid I, hal. 55-56, ia membagi hadis
menurut versi kedua. Tampaknya kecenderungan ini didasarkan atas penilaian
bahwa pembahagian hadis menurut ulama figh dan ulama ushul lebih terinci

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. 1, Tahun 2017




ulama hadis dan ushul telah menetapkan hanya hadis mutawatir

yang dapat diterima dan dijadikan hujjah dalam semua persoalan
agama karena sifat periwayatannya memfaedahkan yakin (gath 7y).
Adapun hadis masyhur dan ahad hanya dapat dipergunakan pada
persoalan hukum dan muamalah karena penerimaan terhadap
kedua hadis ini didasarkan kepada zann (dugaan) yang kuat, bukan
berdasarkan keyakinan. Perbedaannya adalah hadis masyhur dapat
men-takhshish-kan keumuman al-Qur’an dan menetapkan hukum,
sedangkan hadis ahad tidak dapat dipakai untuk kedua fungsi di
atas, kecuali jika kandungan matan-nya telah disepakati atau
menjadi ijma‘ ulama. Disini, hadis ahad menjadi hujjah dan wajib
diamalkan hanya dalam urusan furu‘(amaliyah).28

Tampaknya, bagi Hasbi kewenangan hadis masyhir yang luas
tersebut disebabkan oleh sifat periwayatannya yang lebih tinggi dari
hadis ahad. Karena walaupun sama-sama memfaedahkan zann,
tetapijumlah periwayat hadis masyhur lebih banyak sehingga lebih
dekat kepada keyakinan. Kemasyhuran (kepopuleran) hadis
tersebut dalam perkembangan periwayatannya, juga menunjukkan
bahwa kandungan matan-nya telah disepakati ulama. Atas dasar
argumentasi ini, Hasbi mencontohkan, kita tidak dapat
mengharamkan makanan kecuali empat macam yang telah
disebutkan al-Qur’an, yakni bangkai, darah yang terpancar, babi,
dan binatang yang disembelih bukan atas nama Allah. 2 Semua
hadis yang mengharamkan binatang bertaring dan menangkap
mangsa dengan cakar tidak dapat menambah suatu ketetapan baru
karena sifat periwayatannya yang ahad. Nilai yang paling tinggi
dari dalalah hadis tersebut adalah larangan yang terdapat di
dalamnya memfaedahkan makruh, bukan haram.

Persoalan lain yang menjadi perhatian Hasbi di bidang ini
adalah nilai atau kualitas hadis yang akan dipergunakan sebagai
hujjah. Menurutnya, hadis dilihat dari nilai kehujjahannya, secara
garis besar terbagi kepada: 1) hadis maqbul, dan 2) hadis mardud.

sehingga lebih mudah memposisikan hadis dalam kaitan dengan fungsinya sebagai
penjelas al-Qur’an.

28 Hasbi Ash-Shiddieqy, Problematika Hadis ...... , hlm. 28-29

29 [bid. hlm. 29-30

120 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Hadis magbul adalah hadis-hadis yang memenuhi persyaratan
untuk diterima dan dijadikan hujjah, sedangkan hadis mardud
1alah hadis-hadis yang tidak memenuhi persyaratan untuk diterima
dan dijadikan hujjah, karena itu harus ditolak. Berdasarkan

pembahagian inilah para ulama kemudian membuat kriteria umum
untuk menentukan dapat diterima atau tidaknya sebuah hadis.
Pada dasarnya mereka sependapat hanya hadis yang berkualitas
shahih dan minimal hasan yang termasuk kategori maqbul,
sedangkan hadis-hadis dha’if termasuk kategori mardud.
Penentuan kualifikasi ini hanya diterapkan pada hadis-hadis ahad
(dan hadis-hadis masyhur) dan tidak berlaku terhadap hadis
mutawatir karena sifat periwayatannya yang memfaedahkan
yakin.30

Menurut Hasbi, hadis shahih adalah hadis yang bersambung
sanad-nya, diriwayatkan oleh orang yang ‘adil dan dhabith,’' dari
orang yang seumpama mereka, serta tidak terdapat pada hadis
tersebut keganjilan (syaz) dan cacat-cacat yang tersembunyi (illat
qgadihah). Hadis hasan ialah hadis yang bersambung sanad-nya,
perawinya ‘adil tetapi kurang ke-dhabith-annya, dan tidak
mengandung syaz dan %llat. Derajat hadis ini di bawah hadis
shahih. Adapun hadis dha’if adalah hadis yang tidak dapat
memenuhi salah satu atau seluruh persyaratan hadis shahih. Ia
juga menambahkan bahwa suatu hadis (shahih atau hasan) baru
dapat diamalkan apabila matan-nya tidak berlawanan dengan al-

30 Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, , Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis,
jilid T dan II, (Jakarta: Bulan Bintang,1981), hlm. 105-108.

31Kata ‘adil menurut bahasa berarti yang lurus, pertengahan, dan yang
condong kepada kebenaran. Menurut penelitian Syuhudi Ismail, penggunaan kata
‘adil pada seorang perawi mengacu kepada terpenuhinya unsur Islam, mukallaf,
terpeliharanya ketagwaan, dan terjaganya sifat muru’ah. Adapun pengertian
dhabith secara literal berarti yang kokoh, yang kuat, yang tepat, dan yang hafal
dengan sempurna. Seorang perawi disebut dhabith apabila ia hafal dengan
sempurna hadis yang diterimanya dan mampu menyampaikannya dengan baik
kepada orang lain kapan saja ia menghendaki. Inilah yang dimaksud dengan
dhabith shadr. Sedangkan dhabith kitab mengacu kepada perawi yang memahami
dengan baik tulisan hadis yang tertulis pada kitab yang dimilikinya dan jika ada
kesalahan, ia mengetahui letak kesalahannya. M. Syuhudi Ismail, Kaedah
Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan Pendekatan Ilmu
Sejarah, (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), hlm.129-138

JURISPRUDENS! 1AIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 121




Qur’'an atau hadis mutawatir, atau dengan iyjma‘ dan akal yang
sejahtera.32

Berdasarkan definisi di atas, dapat dikatakan bahwa bagi
Hasbi sebuah hadis ahad dikatakan berkualitas shahih jika telah
memenuhi syarat-syarat ke-shahih-an hadis. Di bawah derajat
shahih adalah hadis hasan. Kelemahan hadis ini terletak pada
perawi yang meriwayatkannya karena dinilai kurang kuat daya
ingatnya. Kualitas terendah adalah hadis dha’if karena tidak dapat
memenuhi persyaratan hadis shahih. Hadis yang terakhir ini tidak

dapat diterima, apalagi diamalkan walaupun dalam persoalan
fadha’il al-a‘mal (keutamaan suatu amalan sunat). Sebahagian
ulama memang membolehkan penggunaaan hadis dha’if pada
masalah fadha’il al-a‘mal dengan syarat-syarat tertentu. Tetapi
dengan melihat mudharat yang banyak terjadi di seputar
periwayatan dan penggunaan hadis ini, ia cenderung kepada
pendapat yang menyatakan bahwa hadis dha’if tidak boleh dipakai
dalam bidang apapun.

c. Ilmu Fiqh Hadis

Pembahasan ilmu figh hadis —sebagai cabang dari ilm dirayat
al-hadis®® dapat ditemukan dalam salah satu karya Hasbi di bidang
ini.3* Ia sendiri tidak menjelaskan apa yang dimaksudkannya
dengan ilmu figh hadis. Tetapi dengan mencermati penjelasan yang
diberikan, dapat dinyatakan bahwa menurutnya ilmu figh hadis
adalah sebuah ilmu yang berisi pedoman dan kaedah umum untuk
memahami hadis, yaitu bentuk periwayatan hadis, cara umat Islam
menerima hadis, kedudukan hadis dalam pembinaan hukum Islam,
dan figh hadis sebagai suatu upaya pemahaman terhadap teks-teks
hadis. Berikut ini uraian dari keempat bahasan tersebut.

32 Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, , Pokok-Pokok........., hlm.116

337Im Dirayah al-Hadis adalah ilmu yang membahas tentang hakikat
riwayat, syarat, macam, dan hukumnya; keadaan para periwayat, syarat dan kisi-
kisi materi riwayat (teks hadis) serta berbagai hal yang berhubungan dengan itu
semua. Daniel Djuned, Paradigma Baru Studi Ilmu Hadis, (Banda Aceh: Citra
Karya, 2002), hlm.64

3¢ Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, , Pokok-Pokok....., hIm. 347-381

122 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Hasbi mengawali uraiannya dengan menyebutkan sifat-sifat
hadis yang terhimpun dalam Kkitab-kitab hadis. Menurutnya,

riwayat-riwayat yang diterima dari nabi terdiri atas dua bagian: 1)
riwayat yang disampaikan dalam konteks sebagai seorang rasul,
dan 2) riwayat yang disampaikan tidak dalam fungsinya sebagai
seorang rasul. Termasuk dalam kelompok pertama adalah
pengetahuan tentang hal-hal gaib yang semuanya bersumber
kepada wahyu, dan aspek syari‘at — baik mengenai ibadah ataupun
muamalah — yang sebahagian besar berdasarkan wahyu dan
sebahagian lagi didasarkan atas ijtihad nabi yang dinilai setara
dengan wahyu. Selanjutnya adalah hadis-hadis gaw! (perkataan)
yang merupakan hikmah dan mashlahah yang tidak diterangkan
batasannya, seperti penjelasan tentang aqidah. Terakhir, berupa
hadis-hadis Nabi yang menerangkan tentang fadha’il al-a’mal dan
keutamaan-keutamaan orang yang beramal. Adapun yang termasuk
dalam kelompok kedua adalah hadis-hadis yang menceritakan
tentang cara-cara pengobatan nabi, perbuatan-perbuatan beliau
yang dikerjakan sebagai suatu adat kebiasaan bukan sebagai
ibadat, perintah-perintah untuk kemaslahatan yang terbatas, dan
keputusan-keputusan nabi dalam pengadilan.35

Lebih lanjut Hasbi menjelaskan bahwa perhatian yang besar
harus diberikan kepada sunnah yang berfungsi sebagai tasyri’ Ini
dilakukan agar tidak terjadi kekeliruan dalam penerapannya.
Beberapa hal yang harus diperhatikan dalam masalah ini adalah
apakah hukum yang diberikan nabi berlaku umum, ataukah hanya
untuk masyarakat tertentu atau terikat dengan adat istiadat
tertentu. Apabila tasyri‘ tersebut bersifat umum, maka ia berlaku
terus sepanjang masa. Tetapi apabila hukum tersebut ditetapkan
untuk masyarakat dan dalam kondisi tertentu, maka ia tidak
berlaku untuk masyarakat lain yang mempunyai kondisi berbeda.
Penilaian ini dapat diketahui dengan memperhatikan garinah yang
mengiringi penetapan hukum tersebut. Hasbi mencontohkan
permasalahan di atas dengan sabda nabi, yang artinya: “Janganlah
kamu menyerupai orang-orang musyrik, peliharalah janggut dan
guntinglah kumis”. Hadis ini — baginya — harus dipahami dengan

35 Ibid, hlm. 348-350

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 123




melihat garinah yang mengiringinya, yaitu keadaan masyarakat

pada waktu tasyri‘ ini ditetapkan. Jiwa dari perintah ini sendiri
adalah keharusan bagi umat Islam untuk bersikap lain dari
keadaan dan sikap orang-orang musyrik.3¢

Pemilahan sunnah kepada tasyri‘ dan bukan tasyri‘ yang
dilanjutkan dengan pemilahan sunnah tasyri‘ kepada yang bersifat
‘am (universal) dan khash (temporal) didasarkan atas tinjauan
terhadap pribadi nabi. Dalam hal ini manusia teladan tersebut pada
satu kesempatan diyakini bertindak sebagai rasul dan pada
kesempatan lain bertindak sebagai mufti, hakim, atau pemimpin
masyarakat, bahkan juga sebagai pribadi dengan kekhususan dan
keistimewaan manusiawi.?’” Pemilahan fungsi nabi seperti ini
didasarkan atas petunjuk al-Quran dan hadis-hadisnya yang
mengisyaratkan adanya peran berbeda pada diri beliau, seperti: QS.
59: 7 yang menjelaskan posisinya sebagai rasul, QS. 7: 157 sebagai
hakim, dan QS. 18: 110 sebagal manusia biasa. Adapun di antara
hadis-hadis yang menerangkan hal ini adalah hadis riwayat Muslim
dari periwayatan Rafi‘ ibn Khadij:

TI3 agdsd oSus o e ot oSl 18] i BV UL 2 o oo ) Jmy JB o BB G e e oS00 ) ol

(s

Berdasarkan adanya pemilahan ini maka pada setiap hadis
terkandung petunjuk yang pemahaman dan penerapannya harus
dikaitkan dengan peran Nabi tatkala mengucapkan sebuah hadis.

Pembahasan ini sendiri bukanlah sesuatu yang baru. Banyak
ulama — dari generasi klasik hingga modern — telah menelaah
permasalahan tersebut dalam berbagai momen dan topik. Bahkan
disinyalir telaah ini sudah ada sejak periode nabi. Contoh paling

36 Hadis ini dalam Sahih al-Bukhari, 1260, secara lengkap berbunyi:
() olgy) lydl gl 5 W1 1g3 5 Sl 1pdlls 16 o o A 8 s ol 2

Pendapat serupa juga dikemukakan oleh Syuhudi Ismail yang menyatakan
bahwa hadis di atas harus dipahami secara kontekstual karena ajaran yang
terkandung di dalamnya bersifat temporal dan lokal. M. Syuhudi Ismail, Hadis
Nabi Yang Tekstual dan Kontekstual, (Jakarta: Bulan Bintang, 1994), hlm.68-69

37 Quraish Shihab, M. “Hubungan Hadis dan al-Quran: Tinjauan Segi
Fungsi dan Makna”, dalam Yunahar Ilyas dan M. Mas’udi (ed.), Perkembangan
Pemikiran Terhadap Hadis, (Yogyakarta: LPPI Universitas Muhammadiyah,
1996), hlm. 5

124 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




aktual adalah pertanyaan s/ ah' abat tentang tempat yang
dipilihnya sebagai markas pertahanan dalam Perang Badar; apakah
didasarkan atas wahyu atau ijtihad semata. Juga pada kasus
penolakan Barirah atas saran nabi agar ia tidak bercerai dengan

suaminya karena ia mengetahui bahwa beliau hanya bermaksud
menengahi mereka berdua.3®

Ulama yang pertama kali menyinggung tentang diversifikasi
sunnah secara tertulis adalah Ibn Qutaybah (w. 276 H) dalam
kitabnya Ta'wil Mukhtalif al-Hadis. Langkah ini kemudian
dirumuskan secara rinci oleh al-Qarafi (w. 684 H) seorang ulama
besar mazhab Maliki. Ia melakukan pemilahan secara detail
terhadap sunnah—sunnah Rasulullah terkait dengan keberadaan
dan fungsinya ketika melahirkan sebuah hadis atau sunnah. Ini
dapat dijumpai dalam dua karyanya: al-Furuq dan al-Thkam fi
Tamyiz al-Fatawa min al-Ahkam. Pada abad-abad berikutnya, topik
ini dipertegas oleh Syah Wali Allah al-Dahlawiy (w. 1176 H) dalam
karya monumentalnya Hujjat Allah al-Balighah. Ulama India ini
dinilai sebagai pakar pertama yang membahas klasifikasi sunnah
secara jelas dan komprehensif sehingga dapat dimanfaatkan oleh
generasi sesudahnya, seperti tampak dalam pembahagiannya yang
ditiru oleh al-Qasimiy dan Hasbi. Di abad modern, persoalan
klasifikasi sunnah dicuatkan oleh Muhammad Rasyid Ridha,
seorang modernis Mesir, dalam tafsirnya al-Manar ketika
menafsirkan ayat 157-158 sturat al-A‘raf. Tokoh lainnya adalah
Mahmud Syalthuth yang menuangkan pikiran-pikirannya dalam
buku al-Islam ‘Agidah wa Syari‘ah. la-lah yang pertama kali
menggunakan istlah sunnah tasyriiyyah dan sunnah ghayr al-
tasyri‘iyyah serta pembahagian sunnah tasyiityyah kepada yang
bersifat umum (universal) dan khusus (temporal). Melalui tokoh
terakhir ini, banyak wulama kontemporer yang merujuk
pendapatnya ketika menjelaskan tentang sunnah dalam karya-
karya mereka, sehingga istilah ini kemudian menjadi sebuah

38 Al-Qaradhawi, Yusuf, Al-Qur'an dan al-Sunnah Referensi Tertinggi Umat
Islam: Beberapa Kaidah dan Rambu Dalam Memahami dan Menafsirkan, cet.l ,
(Jakarta : Robbani Press, 1997), hlm. 21

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 125




aksioma dan sekaligus prinsip dasar sunnah yang disepakati

ulama.??

Pembahasan Hasbi selanjutnya adalah mengenai cara umat
Islam menerima syari‘at dari Nabi. Dalam hal ini ada dua bentuk
penerimaan yang terjadi: 1) berdasarkan teks hadis (sunnah) yang
bersumberkan dari Nabi, baik diriwayatkan secara mutawatir
ataupun ahad, dan 2) berdasarkan dalalah shahabat, baik yang
didasarkan atas hadis nabi ataupun yang didasarkan atas
ketetapan akal semata (ijtihad).*© Pada bagian pertama, khusus
hadis-hadis ahad, yang diterima adalah hadis-hadis yang dinilai
shahih atau hasan. Hadis-hadis tersebut wajib diikuti dan
diamalkan apabila mempunyai banyak syawahid,*! atau disepakati
oleh jumhur ulama, atau sesuai dengan akal. Sedangkan untuk
bahagian kedua, bentuk-bentuk perkataan shahabat di atas masing-
masingnya mempunyai kekurangan yang dapat saling menutupi.
Karena bagaimanapun juga mereka adalah manusia biasa sehingga
dapat tersalah dalam memahami sebuah hadis. Boleh jadi ada
sebuah hadis yang dimaksudkan nabi untuk suatu hal yang bersifat
insidental, tetapi dipahami sebagai suatu hal yang bersifat umum.
Atau hadis-hadis yang diucapkan untuk menguatkan suatu
pengertian, lalu mereka memahaminya sebagai sebuah kewajiban
ataupun pengharaman. Demikian halnya dengan ijtihad yang
dilakukan. Tidak semua ijtihad itu benar dan berlaku untuk semua
keadaan, karena adakalanya ijtihad tersebut lahir disebabkan tidak
sampainya hadis kepada mereka ataupun sampai tetapi dengan
cara yang menurut mereka tidak dapat dijadikan hujjah.*2

Dari uraian di atas dapat dikatakan bahwa bagi Hasbi yang
menjadi sumber syari‘at hanyalah hadis nabi. Pendapat-pendapat

39 Ibid, hlm.21&51

40 Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, , Pokok-Pokok......... , hlm.350-351

“1Syawahid adalah bentuk jama®dari kata syahid yang menurut istilah ilmu
hadis didefinisikan sebagai hadis yang jumlah periwayatnya di tingkat sahabat
lebih dari seorang. Lawan dari syahid adalah mutabi, yaitu hadis yang
diriwayatkan oleh periwayat lebih dari seorang dan terletak bukan pada tingkat
sahabat. M. Syuhudi Ismail, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan
Tinjauan dengan Pendekatan Ilmu Sejarah, (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), hlm.
140

42 Ibid, hlm. 350-351

126 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




para shahabat-nya, baik yang merupakan hasil istinbath dan
ytihad, tidak dapat dijadikan sumber syari‘at bagi umat Islam pada

umumnya. Hal ini tidak terlepas dari kondisi mereka sebagai
manusia yang adakalanya tersalah dalam berijtihad, walaupun
mereka merupakan generasi pertama Islam yang turut
menyaksikan turunnya wahyu dan menjadi mata rantai pertama
dalam periwayatan hadis. Tampaknya sikap Hasbi in1 didorong oleh
keinginannya untuk mengembalikan kemurnian sumber ajaran
Islam dan untuk menegaskan bahwa yang wajib diikuti hanyalah
tuntunan nabi semata, dan bukan pendapat tokoh-tokoh tertentu.

Materi ilmu figh hadis yang dijelaskan Hasbi berikutnya
adalah tentang kedudukan hadis dalam pembinaan hukum Islam.
Disini 1a menegaskan bahwa hadis (sunnah) merupakan hujjah bagi
umat Islam, dan tidak seorang pun boleh mengabaikan sumber
hukum ini. Para imam mazhab sendiri mengharuskan umat Islam
kembali kepada sunnah dalam menghadapi semua persoalan, dan
menundukkan pendapat mereka di bawah sunnah apabila dinilai
menyalahinya. Disini, Hasbi*? mengutip perkataan al-Syafi‘i:

s Lo tsesg oo W s By 1dsh a0 Al Sy B OV ST Fulg 13

Artinya: Apabila kamu menemukan dalam kitabku sesuatu yang
berlawanan dengan dengan sunnah Rasulullah, maka
berkatalah menurut sunnah rasulullah dan tinggalkanlah
apa yang telah aku katakan.

Berangkat dari kewenangan sunnah ini, Hasbi*4 menyatakan
bahwa tidak seorangpun boleh menundukkan hadis di bawah
mazhabnya. Bahkan setiap pendapat yang bertentangan dengan
nash harus ditolak. Konsekwensinya Hasbi membolehkan sikap
berpindah dari satu mazhab kepada mazhab lain (talfig) dan
memilih di antara pendapat-pendapat tersebut (takhayyur). Cara ini
- menurutnya - bukanlah sesuatu yang tercela karena banyak
dilakukan oleh ulama-ulama besar. Fenomena ini juga dijumpai
pada masa-masa awal Islam, yaitu periode shahabat dan diikuti
oleh para tabi‘in serta imam mazhab.

43 Ibid, hlm. 355
44 Jbid, hlm. 357

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 127




Terkait dengan figh hadis sebagai suatu upaya pemahaman

terhadap teks-teks hadis, ia menyatakan bahwa hadis harus

dipahami menurut maknanya yang zhahir. Menurutnya, cara ini

merupakan jalan yang ditempuh oleh ulama salaf dan dinilai

sebagai salah satu bentuk pemenuhan adab kepada nabi. Untuk

mendukung argumentasi ini, Hasbi 4> mengutip pendapat Sufyan al-

Tsawri:

25 on b o piidl o )l o2 el sl V) oYl e

) 3 e o gl I3 BB Ll

Artinya: Di antara adab kepada Rasulullah adalah memahami

hadis yang diucapkan Nabi untuk menjauhkan manusia

dari maksiat, dengan makna-maknanya yang zahir, tanpa

ta'wil karena apabila di-ta’wil-kan hadis-hadis itu,
keluarlah ia dari kehendak al-Syari’.

Hasbi juga mengutip pendapat al-Syafii yang menegaskan
bahwa pertama kali yang harus dipahami dari suatu hadis adalah
makna lahirnya dan apabila hadis tersebut mengandung beberapa
makna, maka yang lebih utama dari makna-makna itu untuk
diambil adalah yang paling sesuai dengan makna lahir. Karena itu,
lebih lanjut Hasbi menjelaskan, sikap para salaf yang tidak men-
ta’wil-kan hadis-hadis lebih patut untuk diteladani walaupun
kaedah-kaedah syari‘at mungkin membenarkan tawil-ta’'wil
tersebut.*6

C. Kesimpulan

Analisis terhadap penjelasan Hasbi menunjukkan orisinalitas
dan independensi pemikirannya di bidang hadis. Kedua sikap ini
terlihat terlihat ketika ia menjelaskan ketiga topik yang menjadi
objek kajian, seperti ketika ia membedakan pengertian hadis dan
sunnah, penegasannya bahwa hanya hadis mutawatir yang dapat
diterima dan dijadikan hujjah dalam semua persoalan agama,
sementara hadis masyhur dan ahad hanya dapat dipergunakan

45 Ibid, hlm. 363
46 Ibid, hlm. 363

JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




pada persoalan hukum dan mu’amalah, serta pandangannya bahwa

yang menjadi sumber syari‘at hanyalah hadis nabi, sementara
pendapat para shahabat-nya tidak dapat dijadikan sebagai sumber
syari‘at. Terkait dengan uraiannya di seputar ilmu figh hadis,
memperlihatkan adanya dua kesimpulan, yaitu pertama, Hasbi
memahami ilmu figh hadis dalam arti yang sempit, yaitu terbatas
pada usaha-usaha dalam memahami hadis-hadis hukum semata
(hadis-hadis tasyri‘). Dalam hal ini diperlukan sikap kehati-
hatiannya bagi seorang faqih al-hadis dalam memilah hadis,
terutama yang mengandung unsur syariat dan bagaimana
penerapannya. Kedua, kecenderungan Hasbi untuk memahami
teks-teks hadis secara literal, sekaligus memperlihatkan sikapnya
untuk Dberijtihad dan melepaskan diri dari kefanatikan terhadap
suatu mazhab figh tertentu.

Disini terlihat bahwa Hasbi merupakan sosok pemikir yang
sangat concern dengan perkembangan keilmuan Islam di Indonesia.
Kepeduliannya terhadap kondisi pemikiran Islam yang -
menurutnya- stagnan, ditunjukkan dengan ide-ide cemerlangnya
yang berisi tawaran “baru” (baca: pembaharuan) dalam berbagai
bidang keilmuan, terutama dalam konteks kelndonesiaan. Tentu
saja, gagasannya ini menimbulkan pro kontra di kalangan pemikir
muslim lainnya. Dan sebagai sebuah dinamika, hal ini patut
diapresiasi karena mencerminkan gambaran kehidupan intelektual
Islam Indonesia yang dinamis.

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 129




DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahu, Muhammad Muhammad, al-Hadis wa al-Muhaddisun,
Dar al-Fikr, Beirut, t.th.

al-Khuli, Muhammad Abd al-Aziz, Miftah al-Sunnah aw Tarikh
Funun al-Hadis, Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, Beirut, t.th.

Al-Qaradhawi, Yusuf, Al-Qur'an dan al-Sunnah Referensi Tertinggi
Umat Islam: Beberapa Kaidah dan Rambu Dalam
Memahami dan Menafsirkan, Robbani Press, Jakarta, 1997,
cet.I

Al-Siba‘i, Muhammad Mushthafa, al-Sunnah wa Makanatuha fi al-
Tasyri’i al-Islamiy, Maktabah Dar al-‘Artubah, Kairo, 1961

Danarto, Agung, Kajian Hadis di Indonesia Tahun 1900-1945
(Telaah terhadap Pemikiran Beberapa Ulama tentang
Hadis), Yogyakarta: Proyek Perguruan Tinggi Agama Islam,
TAIN Sunan Kalijaga, 2000

Djuned, Daniel, Paradigma Baru Studi Ilmu Hadis, Banda Aceh:
Citra Karya, 2002

Ham, Musahadi, FEvolusi Konsep Sunnah: Implikasinya Pada
Perkembangan Hukum Islam, (Semarang: Aneka Ilmu, 2000

Hasbi Ash-Shiddieqy, Muhammad, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah
Hadis, jilid I dan II, Bulan Bintang, Jakarta, 1981

-------------- , Problematika Hadis Sebagai Dasar Pembinaan Hukum
Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1964

-------------- , 2002 Mutiara Hadits, jilid 1, Jakarta: Bulan Bintang,
1961

-------------- , Koleksi Hadis-Hadis Hukum al-Ahkam al-Nabawiyah,
jilid 1, Jakarta: Yayasan Teungku Muhammad Hasbi Ash-
Shiddieqy, 1994

-------------- , Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis, Bulan Bintang,
Jakarta, 1988

Hasymy, A., Ulama Aceh: Mujahid Pejuang Kemerdekaan dan
Pembangun Tamadun Bangsa, (Jakarta: Bulan Bintang,
1997

130 JURISPRUDENSI IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017




Iskandar Ritonga, "Hasbi Ash-Shiddieqy: Tokoh Penggagas Figh
Indonesia”, dalam Mimbar Hukum, edisi Maret-April, No.41,
Jakarta: al-Hikmah dan Ditbinbapera, 1999

Ismuha, “Ulama Aceh Dalam Perspektif Sejarah”, dalam Taufik
Abdullah (ed.), Agama dan Perubahan Sosial, Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 1996

‘Itr, Nur al-Din, Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadis, Dar al-Fikr al-
Mu‘asir, Beirut, 1997
Khaeruman, Badri, Perkembangan Hadis di Indonesia Abad XX,

Makalah tidak diterbitkan, Bandung: PPs IAIN Sunan
Gunung Djati, 1999

Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900 — 1942,
Jakarta: LP3ES, 1991

Nourouzzaman Shiddieqy, “Prof. DR. T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy”,
dalam Moh. Damami (ed.), Lima Tokoh Pengembangan IAIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta, Yogyakarta: Pusat Penelitian
TAIN Sunan Kalijaga, 1998

------------- , Figh Indonesia: Penggagas dan Gagasannya, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1997

------------- , Jeram-Jeram Peradaban Muslim, Yogyakarta: Pusaka
Pelajar, 1996

Fathurrahman, Oman, “Ulah Malaysia dan Ketidakpedulian Kita”,
dalam Harian Seputar Indonesia, Kamis 27 Agustus 2009

Yunahar Ilyas dan M. Mas'udi (ed.), Perkembangan Pemikiran
Terhadap Hadis, LPPI Universitas Muhammadiyah,
Yogyakarta, 1996

Rahman, Fazlur, Membuka Pintu Ijtihad, terj. Anas Mahyuddin,
Pustaka, Bandung, 1995

Syuhudi Ismail, M., Hadis Nabi Yang Tekstual dan Kontekstual,
Jakarta: Bulan Bintang, 1994

------------- , M., Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan
Tinjauan dengan Pendekatan Ilmu Sejarah, Jakarta: Bulan
Bintang, 1988

JURISPRUDENS! IAIN LANGSA, Vol. IX, No. I, Tahun 2017 131




