
 

JURISPRUDENSI 
Jurnal Ilmu Syari’ah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

https://doi.org/10.32505/jurisprudensi.v14i2.6776 
Vol. 14 No. 2 (Juli-Desember 2022): 226-240 

 

Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|226 

 

Perdamaian Aceh Dalam Perspektif Maqasid Syariah  
 

Danial 
IAIN Lhokseumawe, Aceh, Indonesia 

danial@iainlhokseumawe.ac.id 

 

Abstract 

Peace in Aceh is the aspiration of the people of Aceh and the Indonesian 
nation to get out of the protracted civil conflict. This research examines 
Aceh's peace from the perspective of maqasid sharia. This article is a 
qualitative study with a sharia maqasid approach. The data used in this 
study is divided into two, primary data and secondary data. The primary 
data was obtained from the al-Quran, while the secondary data was 
obtained from books, journals, and other articles related to the selected title. 
The research shows that peace in Aceh is still at the lowest level of the four 
dictions for peace used in the al-Quran; salam, sulhu, dzimmah and aman. 
This is because the peace in Aceh is still at the boundary of resolving disputes 
between two or more disputing parties. Then the maqasid sharia index in the 
aftermath of Aceh's peace is still on the mere maintenance of religion (din) 
and soul (nafs). There are still many empty spaces that need to be of concern 
to the government and society so that peace in Aceh is by maqasid sharia.  

Keyword: Peace, Aceh, Maqasid Sharia 

 
Abstrak 

Perdamaian Aceh merupakan cita-cita rakyat Aceh dan bangsa Indonesia 
untuk keluar dari konflik bersaudara yang berkepanjangan. Penelitian ini 
mengkaji tentang perdamaian Aceh dari sudut pandang maqasid syariah. 
Artikel ini merupakan kajian kualitatif dengan pendekatan maqasid 
syariah. Data yang digunakan dalam penelitian ini dibagi kepada dua, data 
primer dan data sekunder. Adapun data primer diperoleh dari al-Quran, 
sedangkan data sekunder diperoleh dari buku, jurnal dan artikel-artikel 
lain yang berkaitan dengan judul yang dipilih. Hal penelitian menunjukan 
bahwasanya perdamaian Aceh masih pada level terendah dari empat diksi 
perdamaian yang digunakan dalam al-Quran; salam, sulhu, dzimmah dan 
aman. Hal ini karena perdamaian Aceh masih pada batas penyelesaian 
sengketa antara dua pihak atau lebih yang berselisih. Kemudian indeks 
maqasid syariah dalam setelah perdamaian Aceh masih pada sekedar 
pemeliharaan agama (din) dan jiwa (nafs). Masih banyak ruang kosong 
yang perlu menjadi perhatian pemerintah maupun masyarakat agar 
perdamaian Aceh sesuai dengan maqasid syariah.  

Kata Kunci: Perdamaian, Aceh, Maqasid Syariah 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|227 

 

Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang syumul mengatur segala tuntunan kehidupan 
(Othman Elkhosht, 2019). Tuntunan kehidupan dalam ajaran Islam itu disebut 
dengan syariat Islam. Wilayah syariat Islam meliputi tuntunan diri pribadi, 
keluarga, masyarakat, negara dan alam semesta. Seorang muslim sejatinya 
mengikuti syariat Islam kapan pun dan dimana pun. Tujuan syariat Islam pada 
dasarnya adalah untuk menyelamatkan manusia baik di dunia maupun di akhirat 
dari kerugian (Al-Jauziyyah, 2003).  

Kejayaan ummat Islam di masa lalu tidak terlepas dari pengaruh Syariat 
Islam yang menjadi pegangan hidup meraka. Sejarah mencatat kegemilangan umat 
Islam ketika itu sampai pengaruhnya ke Nusantara (Al-Faruqi, 2013). Dalam 
sejarah Aceh, syariat Islam juga pernah membuktikan kejayaan mulai dari kerajaan 
Samudera Pasai hingga kerajaan Aceh Darussalam. Pelaksanaan Syariat Islam 
secara menyeluruh dalam segala aspek kehidupan telah mensejahterakan kedua 
kerajaan ini baik dari segi ekonomi, budaya, sosial pendidikan dan lain sebagainya. 

 Ironisnya, sekarang ini Aceh mengalami kemunduran dari berbabagai 
aspek kehidupan, mulai dari agama, sosial, budaya sampai ekonomi padahal 
syariat Islam sudah dilaksanakan sejak tahun 2001 dan perjanjian damai Helsinki 
tahun 2006. Dalam aspek agama, perbedaan pandangan dalam memahami 
pendapat para ulama telah menjadikan pertikaian dan permusuhan antara rakyat 
Aceh (Ardi, 2018).  

Dalam aspek sosial, Aceh digrogoti oleh permasalahan kenakalan remaja, 
kriminalitas penyalahan obat-obat telarang (Tomi, 2021). Dalam aspek budaya 
juga ada degradasi nilai budaya rakyat Aceh yang dulu lebih menghormati orang 
tua namun sekarang nilai-nilai tersebut mulai jarang dijumpai. Begitu juga dalam 
aspek ekonomi, Aceh menempati urutan pertama sebagai provinsi termiskin di 
Sumatera (B. P. Aceh, 2022). Permasalah-permasalah yang disebutkan di atas tidak 
terlepas dengan ketidak sesuainya pelaksanaan syariat Islam di Aceh dan nota 
kesepahaman Helsinki dengan tujuan syariat Islam itu sendiri atau maqasid 
syariah.  

Karena sejatinya pelaksanaan syariat Islam dan perdamaian Aceh harus 
merujuk kepada tujuan syariat Islam itu sendiri. Tujuan syariat Islam (Maqasid 
syariah) harus menjadi pedoman dan ukuran pelaksanaan program di Aceh baik 
pelaksanaan syariat Islam itu sendiri maupun perjanjian Helsinki. Oleh karena itu 
tulisan ini ingin melihat bagaimana perdamaian Aceh dalam perpektif maqasid 
syariah. 

 
Literature Review 

Dalam menyiapkan artikel ini penulis menyoroti berbeberapa penelitian-
penelitian terdahulu yang memiliki kemiripan dengan kajian ini untuk 
mendapatkan pandangan dan ruang kosong yang belum mendapatkan perhatian 
dari peneliti-peneliti sebelumnya, pertama kajian yang dibuat oleh Jean-Christophe 
Gaillard, Elsa Clavé dan Ilan Kelman dengan judul; “Wave of peace? Tsunami 
disaster diplomacy in Aceh, Indonesia.” Kajian ini menunjukkan bahwa bencana 
Tsunami memiliki pengaruh yang mendalam pada pembicaraan damai antara GAM 
dan pemerintah Indonesia (Gaillard et al., 2008). 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|228 

 

Kedua, kajian yang dilakukan oleh Najih Imtihani dengan tema; “The Mass-
media Role in Conflict Resolution (A Case Study of Kompas Daily Coverage on Aceh 
Conflict 2003 – 2005).” Kajian ini membahas tentang pemberitaan media tentang 
konflik separatisme di Aceh yang melibatkan Gerakan Aceh Merdeka dan 
Pemerintah/TNI. Konflik di Indonesia bagian barat telah terjadi selama 29 tahun 
(1979-2005) dan menelan banyak korban serta merusak banyak harta benda. 
Pertanyaan utama dalam penelitian ini adalah Bagaimana media massa meliput 
konflik ini dan membangun citra kedua belah pihak yang berkonflik (Imtihani, 
2014).  

Ketiga, kajian yang dibuat oleh Danial Mahamtayuding dan Munawar Rizki 
Jailani dengan tema; “Quo Vadis Acehnese Shari'a: A Critical Approach to the 
Construction and Scope of Islamic Legislation.” Hasil penelitian menunjukan bahwa 
penerapan syariat Islam di Aceh jauh dari tujuan syariat Islam (Maqasid Syariah) 
karena syariat Islam tidak muncul kecuali di bidang hukum (hukuman), dan juga 
kajian ini menunjukan bahwa  syariat  Islam di Aceh belum menyentuh permasalah 
politik, pemerintahan, kesehatan, ekonomi, pertahanan, pendidikan, sosial budaya, 
dan lingkungan, Oleh karena itu, peta implementasi harus direkonstruksi untuk 
menerapkan syariat Islam yang sesuai dengan cita-cita penerapan syariat Islam di 
Aceh (Danial, et al, 2022). 

Keempat, Abubakar dengan tema; “Maqasid al-Shari'ah as a Framework for 
Economic Development Theorization” Artikel ini mengusulkan pendekatan 
pembangunan berbasis maqasid yang melihat pembangunan dari perspektif 
menarik manfaat dan menghilangkan bahaya, yang memerlukan mempromosikan 
hal-hal yang membuat hidup mudah, bermakna dan sejahtera dan menghalangi 
segala cara untuk merugikan, kesulitan sosial ekonomi dan keterbelakangan. 
Pendekatan pembangunan tiga tahap berfokus pada peningkatan kesejahteraan 
melalui pelestarian dan peningkatan lima komponen penting; iman, jiwa, akal, 
keturunan dan harta.  

Artikel ini menyampaikan bahwa maqasid al-Syari'ah adalah kerangka yang 
benar untuk, antara lain, merumuskan kebijakan pembangunan dan 
memprioritaskan proyek-proyek pembangunan. Kekuatan pendekatan ini terletak 
pada tempat yang tepat yang sesuai dengan keyakinan, spiritualitas, dan etika 
moral sebagai mekanisme pemicu untuk perkembangan moderat yang 
berkelanjutan di samping penekanannya pada kemajuan material yang mencakup 
semua tetapi moderat. Makalah ini menyerukan studi ekstensif tentang ilmu 
maqasid al-Shari'ah karena berkaitan dengan wacana pembangunan ekonomi 
(Abubakar, 2016). 

Kelima, yang dilakukan olehMuhammad Talhah Ajmain, dkk., dengan tema; 
“Maqasid Peace and Its Implications for the Construction of a Civilization.” Kajian ini 
melihat bahwa Maqasid pada pengembangan Peradaban. Penelitian ini  
menghasilkan Islam  adalah agama  yang didasarkan  pada  Al-Quran  dan  Sunnah.  
Tidak  ada  ajaran  Islam yang  menyerukan  para  pengikutnya  untuk   memancing  
permusuhan  dan bahkan membawa kekacauan dan perang (Ajmain et al., 2020). 

. 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|229 

 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan maqasid 
syariah. Dalam artikel ini perdamaian yang terjadi di Aceh antara pemerintah 
Indonesia dilihat dari sudut pandang maqasid syariah. Data yang digunakan dalam 
penelitian ini dibagi kepada dua, data primer dan data sekunder. Adapun data 
primer diperoleh dari al-Quran, sedangkan data sekunder diperoleh dari buku, 
jurnal dan artikel-artikel lain yang berkaitan dengan judul yang dipilih. Setelah 
data dikumpulkan, data-data yang didapatkan baik yang besifat primer maupun 
sekunder kemudian dirangkum    sehingga    membentuk sebuah konsep, kemudian 
dilakukan kaidah interpretasi dan analisis deskriptif kualitatif. 

 

Visi Syariat Islam dan Perwujudan Perdamaian Aceh 

Syariat Islam adalah istilah yang lazim digunakan untuk menjelaskan 
hukum dan aturan Islam yang mengatur sendi kehidupan manusia, baik muslim 
maupun non-muslim (Bahri, 2013). Syariat Islam terdiri dari dua kata yaitu syariat 
dan Islam. Kata syariat secara etimologi berarti tempat keluar mata air atau 
sumber mata air. Istilah tersebut berasal dari verba shara‘, yang bermakna; 
‘menuju ke tempat mata air’ atau ‘jalan yang mesti diikuti’, yaitu jalan ke arah 
sumber utama bagi kehidupan (Al-Fīrūzabadī, 1995; Ibn Manzur, 1990; Jailani & 
Mohamad, 2019). 

Syariat sebagaimana dalam pengertian di atas, mengandung makna 
ketentuan yang mengatur semua aspek kehidupan manusia. Jika dikaitkan dengan 
kata ‘Islam’, maka pengertian Syariat menjadi sempit, yaitu syariat yang mengatur 
kehidupan manusia berdasarkan kepada apa yang diturunkan kepada Nabi 
Muhammad SAW (Bakar, 2007). Kehidupan masyarakat Aceh sebenarnya sudah 
terbiasa dengan nilai-nilai Islam jauh sebelum syariat Islam diformulakan dalam 
aturan pemerintah (Jailani & Mohamad, 2019). Syariat Islam telah melebur dalam 
adat dan budaya masyarakat Aceh yang religius. Dalam pembunganan rumah Aceh 
yang selalu mengikuti arah kiblat shalat sehinga masyarakat beranggapan bahwa 
syariat Islam merupakan solusi bagi setiap permasalahan yang mereka hadapi 
(Ikromatoun, 2017). 

Visi dan misi syariat Islam adalah untuk mewujudkan rahmat bagi sekalian 
alam (Danial, 2015), sebagaimana firman Allah:  

 وَمَآ ارَْسَلْنٰكَ اِلَّا رَحْْةًَ ل لِْعٰلَمِيَْ 
“Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) 
rahmat bagi seluruh alam.” (QS. Al-Anbiya; 107) 

Kemudian dalam istilah agama visi dan misi syariah ini lebih dikenal dengan 
‘Maqasid Al-Shari'ah’ atau sebuah kerangka berfikir yang komprehensif dan penuh 
kehati-hatian terhadap hukum syariah yang bertujuan untuk melindungi dan 
melestarikan kepentingan publik (maslahah) dalam segala aspek kehidupan 
(‘Âsyûr, 2001). Jika kita merujuk kepada nas Al-Quran, maka kita akan mendapati 
dengan jelas alasan dibalik hukum syariah tertentu. Hal ini menunjukan bahwa 
setiap hukum dalam syariah hadir dengan tujuan untuk kemaslahatan mukallaf 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|230 

 

(Al-Ghazāli, 2008). Sebut saja ketika al-Quran mensyariatkan qisas dengan tujuan 
bahwa menerapkan pembalasan (qisas) mencegah pembunuhan lebih lanjut. 

وُلِِ الَّْلَْبَابِ لَعَلاكُمْ تَ ت اقُوْنَ   وَلَكُمْ فِِ الْقِصَاصِ حَيٰوةٌ يّ ٰٓ
“Dan dalam qisas itu ada (jaminan) kehidupan bagimu, wahai orang-orang 
yang berakal, agar kamu bertakwa.” (QS. Al-Baqarah; 179) 

Begitu juga ketika Allah melarang khamar, jastifikasi khamar menurut Al-
Quran adalah kebiasaan syaitan dan akan menyebabkan permusuhan dan 
kebencian di antara manusia dan khamar juga dapat menghalang-halangi kita dari 
mengingat Allah dan shalat. Firman Allah Swt dalam Al-Quran:  

نَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَ غْضَاۤءَ فِِ الْْمَْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُداكُمْ  اَ يرُيِْدُ الشايْطٰنُ انَْ ي ُّوْقِعَ بَ ي ْ  عَنْ ذكِْرِ اللّٰ ِ وَعَنِ الصالٰوةِ اِنَّا
تَ هُوْنَ فَ هَلْ انَْ تُمْ مُّ   ن ْ

“Dengan minuman keras dan judi itu, setan hanyalah bermaksud menimbulkan 
permusuhan dan kebencian di antara kamu, dan menghalang-halangi kamu 
dari mengingat Allah dan melaksanakan salat, maka tidakkah kamu mau 
berhenti.” (QS. Al-Maidah; 91) 

Pemahaman mendalam tentang visi dan misi syariat (Maqasid al-Syariah) 
penting untuk mendeduksi analogis dan penalaran manusia lainnya (Abu, 2010). 
Memang Maqasid al-Syariah memberikan kemungkinan fleksibilitas, dinamisme 
dan kreatifitas dalam kebijakan sosial. Sejauh seseorang memahami Maqasid al-
Syariah sejauh itu pula fleksibilitas, dinamisne dan kreatifitas dalam dia 
memahami syariah. Sebenarnya Maqasid al-Syariah belum dikenali di awal-awal 
Islam meskipun beberapa ayat al-Quran menyebutkan secara spesifik tujuan 
dibalik pensyariatan suatu hukum tersebut (Abubakar, 2016). 

 Imam al-Haramain al-Juwaini (1085 M) merupakan ilmuan Islam pertama 
yang mengklasifikasi Maqasid al-Syariah kepada tiga kategori yaitu: dharuriyyat, 
hajiyyat dan tahsiniyyat (Shinkafi & Ali, 2017). Ide-ide Imam Juwaini kemudian 
dikembangkan lebih lanjut oleh miridnya, al-Ghazali (1058) yang menulis dengan 
tegas bahwa syariat Islam mengejar lima tujuan dasar yaitu: agama (din), jiwa 
(nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl) dan harta (mal) (Abubakar, 2016). 

Selanjutnya, Al-Syatibi menyetujui penomoran dan urutan yang digagas oleh 
Imam al-Ghazali. Namun begitu al-Shatibi memberikan sumbangan lain dalam 
perkembangan maqasid syariah dengan berfokus pada maslahah atau ‘kebaikan 
publik’ sebagai pendekatan untuk mengatasi kekakuan dalam memahami syariah 
(As-Syāṭibī, 2004). Kemudian Imam Shihab al-Din al-Qarafi (1285M) 
menambahkan prinsip keenam kehormatan  (al-ird) dalam daftar maqasid esensial 
yang ada (Al-Qarafi, 2004). 

Selanjutnya ilmuan muslim kontemporer menambahkan dua maqasid lagi 
yaitu lingkungan (al-biah)  dan persatuan ummat (ummah) dalam daftar Maqasid 
al-Syariah. Kedua prinsip ini tentu saja berbeda dengan enam prinsip pertama 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|231 

 

yang fokus pada penjagaan/pemeliharaan individu, sedangkan dua yang terakhir 
lebih fokus pada penjagaan/pemeliharaan masyarakat secara kolektif. 

 

Gambar 1: Rancang Bagan Maqasid al-Syariah 

 

Gambar di atas ini menunjukan visi dan misi syariat Islam menghadirkan 
dan menjaga ke-delapan maqasid tersebut dengan tujuan utama menegakkan 
keadilan dan kasih sayang dan mempromosikan kerja sama serta saling 
mendukung dalam keluarga dan masyarakat pada umumnya. Hal ini dapat 
dimanifestasikan dalam realisasi maslahah (kepentingan umum) yang oleh para 
ilmuan Islam dianggap sebagai nilai dan tujuan syariah yang menyeluruh untuk 
tujuan kasih sayang antar ummat manusia (Al-Qarafi, 2004).  

Islam dan Perdamaian 
Islam merupakan agama yang menjunjung tinggi perdamaian. Kata Islam 

 - itu sendiri bermakna damai. Kata Islam itu berakar dari aslama – yuslima الإسلام
Islaman   الإسلام  -يسلم    –أسلم  yang berarti selamat, damai dan sejahtera (Ibn Manzur, 
1990). Dari makna ini dapat dipahami bahawasanya Islam menghendaki kepada 
perdaimaian, baik perdamaian dengan diri sendiri maupun perdamaian dengan 
orang lain (Atlas, 2015). Sejak 1400 tahun yang lalu al-Quran mengajak manusia 
untuk hidup dalam perdamaian dan meninggalkan permusuhan dan perselisihan 
(Danial, 2015). Karena permusuhan dan perselisihan merupakan kebiasan syaitan, 
firman Allah Swt: 

لْمِ كَافاةً وَلََّ تَ تابِعُوا خُطوَُاتِ الشايْطاَنِ إِناهُ لَكُمْ عَدُو   مُبِيٌ   يَّ أيَ ُّهَا الاذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِ السِ 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|232 

 

“Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam 
keseluruhan, dan janganlah kamu turut langkah-langkah syaitan. 
Sesungguhnya syaitan itu musuh yang nyata bagimu.” (Al-Baqarah, 208) 

Menurut Musthafa al-Maraghi kata al-silmi mengandung dua makna yaitu 
Islam dan perdamaian. Artinya Islam dan perdamaian merupakan dua entitas yang 
tidak dapat dipisahkan satu sama lain (Al-Maraghi, 2005). Menjadi seorang Muslim 
berarti mengedepankan perdamaian dalam setiap permasalahan (Ibrahimefendic 
& Thompson, 2019). Disamping ayat di atas terdapat banyak lagi ayat-ayat al-
Quran yang menyeru kepada perdamaian, meskipun dengan lafaz yang berbeda. 
Namun kesemua lafaz-afaz tersebut berujuk pada satu tujuan yaitu perdamaian. 
Seperti kata salam, sulhu, dzimmah, dan aman.  Brikut dijelaskan bagaimana Al-
Quran atau Islam mengajak kepada perdamaian meskipun menggunakan 
kata/lafaz yang berbeda.  

Pertama, salam. Kata salam berarti selamat sejahtera. Menurut Mahmud 
Yunus salam memiliki arti selamat dan Sentosa (Yunus, 1989). Sedangkan Sayid 
Muhammad Husain Thabathaba'i menerangkan bahwa kata salam mirip dengan 
kata aman (Thabathaba’i, 2010). Hanya saja, kata aman digunakan untuk 
menggambarkan ketiadaan bahaya atau hal yang tidak menyenangkan atau 
menakutkan seseorang pada tempat tertentu. Sedangkan kata salam digunakan 
untuk menggambarkan bahwa tempat di mana seseorang berada selalu 
ditemukannya dalam keadaan yang sesuai dan menyenangkan.  

Kata salam dapat diartikan sebagai sebuah suasana yang bebas dari segala 
kekurangan baik lahir maupun batin. Sehingga seseorang yang hidup dalam salam 
akan terbebas baik lahir maupun batin dari segala penyakit, kemiskinan, 
kebodohan. Kata salam ini terdapat 47 kali yang tersebar dalam ayat dan surah 
yang berbeda. Surah Ali Imran (3):19, Surah Ali Imran (3) : 85,  Surah al-Nisa (4) : 
94, al-Maidah (5) : 3, al-Maidah (5): 16, al-An’am (6); 125, al-An’am (6) 127, al-
A’raf (7) 46, al-Taubah (9) 74, Yunus (10): 10, Yunus (10): 25, Hud (11): 48, Hud 
(11): 69, al-Ra’ad (13): 24, Ibrahim (14): 23, al-Hijr (15): 46, al-Hijr (15): 52, al-
Nahl (16): 32, Maryam (19): 15, Maryam (19): 33, Maryam (19): 47, Maryam (19): 
62, Thaha (20): 47, al-Anbiya (21): 69, al-Furqan (25): 75, al-Naml (27): 59, al-
Qashash (28): 55, al-Ahzab (33): 44, Yasin (36): 58, al-Shaffat (37): 109, Shaffat 
(37): 120, Shaffat (37):130, Shaffat (37): 181, al-Zumar (39): 73, al-Zukhruf (43); 
89, al-Hujurat (49): 17, al-Qaf ( 50): 34, al-Dzariyat (51): 25, al-Waqiah (56): 26, al-
Waqiah (56): 91, al-Hashry (59): 23, al-Shaf (61): 7, al-Qadr (97): 5 (Jukeng & 
Zainuddin, 2018). 

Kedua, Dzimmah. Kata dzimmah secara etimologi bermakna setia, pengakuan 
dan aman (Al-Zahari, 1990). Sedangkan secara terminologi Wahbah Zuhaili 
mendefinisikan dzimmah  sebagai hak yang diberikan kepada orang-orang kafir 
untuk mendiami negeri Islam dan memberi perlindungan kepada mereka dengan 
membayar jizyah dan patuh kepada pemerintah Islam (Wahbah Zuhailī, 1989). 
Kata dzimmah ini dapat dikategorikan sebagai lafaz perdamaian antara 
pemerintah Islam dan non-muslim untuk hidup berdampingan secara adil dan 
bermartabat yang diatur dalam sistem hukum Islam. 

Al-Quran menggunakan kata dzimmah untuk menyebutkan perdamaian 
antara umat Islam dan non-muslim yang hidup dalam negera Islam pada dua 
tempat, pertama pada surat al-Taubah (9) ayat 8 dan 10. Firman Allah Swt;  



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|233 

 

ذِماة  وَلََّ  إِلًَّ  فِيكُمْ  يَ رْقُ بُوا  لََّ  عَلَيْكُمْ  يَظْهَرُوا وَإِنْ  كَيْفَ   

“Bagaimana mungkin (ada perjanjian demikian), padahal jika mereka 
memperoleh kemenangan atas kamu, mereka tidak memelihara hubungan 
kekerabatan denganmu dan tidak (pula mengindahkan) perjanjian.” (QS. At-
Taubah: 8) 

كَ هُمُ الْمُعْتَدُوْنَ  ىِٕ
ۤ
 لََّ يَ رْقُ بُ وْنَ فِْ مُؤْمِنٍ اِلًَّ والََّ ذِماةًۗ وَاوُلٰ

“Mereka tidak memelihara (hubungan) kekerabatan dengan orang mukmin 
dan tidak (pula mengindahkan) perjanjian. Dan mereka itulah orang-orang 
yang melampaui batas.” (QS. At-Taubah: 10) 

Kedua ayat ini memberikan pondasi yang jelas bagaimana membuat 
perjanjian damai dengan non-Muslim yang hidup dan tinggal di wilayah hukum 
Islam. Tentu saja ayat ini mengisyarakat adanya kesepahaman yang harus dibina 
terlebih dahulu agar perjanjian tersebut memberikan maslahat kepada kedua 
pihak. 

Ketiga, aman. Kata ini secara bahasa dapat diartikan dengan selamat dan 
sejahtera. Imam Syafi’i memberikan definisi kata aman ini dengan suatu perjanjian 
damai untuk menghentikan perang dengan pihak musuh (Mustafa al-Khin, Mustafa 
Dib al-Bugha, 2007; Wahbah Zuhailī, 1989). Al-Quran menggunakan kata ini untuk 
maksud perdamaian di 3 ayat dan tempat yang berbeda. Pertama surah al-Nisa (4); 
83, kedua surah al-Taubah (9): 6, ketiga surah al-Nahl (16): 112. Contoh 
penggunaan kata aman untuk tujuan makna perdamaian adalah: 

هُمْ لَعَلِمَهُ الاذِيْنَ وَاِذَا جَاۤءَهُمْ امَْرٌ مِ نَ الََّْمْنِ اوَِ الْْوَْفِ اذََاعُوْا بهِۗ  وَلَوْ رَدُّوْهُ اِ  لَِ الراسُوْلِ وَاِلِٰٓ اوُلِِ الَّْمَْرِ مِن ْ
بِطوُْنهَ  مِن ْهُمْ   يَسْتَ نْْۢ

“Apabila sampai kepada mereka suatu berita tentang keamanan (perdamaian) 
ataupun ketakutan, mereka (langsung) menyiarkannya. (Padahal) apabila 
mereka menyerahkannya kepada Rasul dan Ulil Amri di antara mereka, 
tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya (akan dapat) 
mengetahuinya (secara resmi) dari mereka (Rasul dan Ulil Amri).” (QS. An-
Nisa: 83) 

 Keempat, sulhu. Secara bahasa sulhu memutuskan rantai perselisihan. 
Sayyid Sabiq mendefenisikan sulhu sebagai suatu jenis perjanjian untuk mengakiri 
perlawan antar dua orang/kelompok yang berselisih (Sabiq, 2006). Wahbah 
Zuhaili pula mendefinisikan sulhu dengan suatu kegiatan untuk mengakiri semua 
bentuk pertengkaran atau perselisihan (Wahbah Zuhailī, 1989). Jadi sulhu  
merupakan suatu usaha untuk mendamaikan dua pihak yang berselisih, 
bertengkar, saling dendam dan bermusuhan. Kata Sulhu dan berbagai bentuk 
turunnanya terdapat dalam 180 ayat dan surah berbeda. Dalam bentuk kata kerja 
  :sebanyak 30 kali, seperti firman Allah Swt صيغة الفعل



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|234 

 

 قُلِ الَّْنَْ فَالُ للِّٰ ِ وَالراسُوْلِِۚ فاَت اقُوا
لَُوْنَكَ عَنِ الَّْنَْ فَالِۗ اللّٰ َ وَاَصْلِحُوْا ذَاتَ بَ يْنِكُمْ   يَسْ    

“Mereka menanyakan kepadamu (Muhammad) tentang (pembagian) harta 
rampasan perang. Katakanlah, “Harta rampasan perang itu milik Allah dan 
Rasul (menurut ketentuan Allah dan Rasul-Nya), maka bertakwalah kepada 
Allah dan perbaikilah hubungan di antara sesamamu.” (QS. Al-Anfal: 1) 

Sedangkan dalam bentuk kata benda الَّسم  sebanyak 150 kali, seperti صيغة 

firman Allah Swt:  

نَ هُمَا صُلْحًا ِۚ وَالصُّلْحُ خَيٌْ وَإِنِ امْرأَةٌَ خَافَتْ مِنْ بَ عْلِهَا نُشُوزاً أوَْ إِعْراَضًا فَلََ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ    يُصْلِحَا بَ ي ْ

“Dan jika seorang wanita khawatir akan nusyuz atau sikap tidak acuh dari 
suaminya, maka tidak mengapa bagi keduanya mengadakan perdamaian 
yang sebenar-benarnya, dan perdamaian itu lebih baik (bagi mereka).” (QS.  
An-Nisa: 128) 

 Al-Quran juga menggabungkan kata sulhu dengan iman dan amal saleh 
sebanyak 50 kali di ayat dan surah yang berbeda. Seperti firman Allah Swt:  

رِ الاذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصاالِِاَتِ أَنا لََمُْ جَنااتٍ تََْريِ مِنْ تََْتِهَا   الَْْنْْاَرُ وَبَشِ   

“Dan sampaikanlah berita gembira kepada mereka yang beriman dan berbuat 
baik, bahwa bagi mereka disediakan surga-surga yang mengalir sungai-sungai 
di dalamnya.” (QS. Al-Baqarah: 25) 

  Oleh karena itu perdamaian, iman dan amal saleh merupakan tiga serangkai 
yang tidak mungkin dipisahkan. al-Quran ingin mengambarkan seakan-seakan 
orang yang tidak mengedepankan perdamaian sperti mereka yang tidak sempurna 
imannya dan amal shaleh yang mereka kerjakan terasa sia-sia.  Dari penjelasan di 
atas dapat dipahami bawasanya sulhu (dharuriyat) merupakan level tererndah dari 
hierarki perdamaian dalam Islam. Sulhu memberikan makna hanya sekedar keluar 
dari persengketaan. Kemudian pada level kedua adalah aman (hajiyat), kondisi ini 
naik setingkat dari sebelumnya yang hanya sekedar lepas dari sengketa kepada 
terwujudnya suasana aman dalam kehidupan. 

Kemudian selanjutnya level ketiga yaitu dzimmah (hajiyat). Pada tahapan 
ini keadaan jauh lebih baik dari sebelumnya, dimana bukan hanya keamaan yang 
didapatkan namun juga hak-hak dan kewajiban pun terpenuhi. Selanjutnya puncak 
tertinggi hieraki perdamaian (tahsiniyat). Dimana salam merupakan ketentraman 
jasmani dan ruhani sehingga al-Quran mengajak ummatnya ke dar-alsalam yaitu 
surga.  

و  وَاللّاُ  عُ دْ لَِٰ  يَ ارِ  إِ مِ  دَ لََ دِي  السا هْ نْ  وَيَ  اءُ  مَ شَ لَِٰ  يَ رَاطٍ  إِ يمٍ  صِ قِ تَ سْ  مُ
“Allah menyeru (manusia) ke Darussalam (surga), dan menunjuki orang yang 
dikehendaki-Nya kepada jalan yang lurus (Islam).” (QS. Yunus: 25) 

   



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|235 

 

Gambar 2: Rancang Bagan Hierarki Perdamain dalam Al-Quran 

Salam

Dzimmah

Aman

Sulhu

 

Kemudian dapat dipahami pula, bahwasanya perhatian al-Quran terhadap 
perdamaian sangat tinggi. Hal ini dibuktikan dengan seruan al-Quran terhadap 
perdamaian dan banyaknya penggunaan kata damai/perdamaian dalam al-Quran. 
Jika dihitung penggunan kata perdamaian walaupun dengan lafaz yang berbeda 
232 kali, sedangkan kata perang حرب yang hanya 6 kali saja terdapat dalam al-
Quran. Begitu banyaknya kata damai/perdamaian dalam dalam Al-Qur'an 
menunjukkan pentinya perdamaian dalam wacana al-Quran. Maka sangat tidak 
mengherankan jika Islam pada dasarnya adalah panggilan untuk berdamai baik 
dengan diri sendiri mahupun orang lain atau juga menjadi jembatan perdamaian 
bagi dua pihak yang bermusuhan. 

 
Perdamaian Aceh dalam Perspektif Maqasid Syariah 

Syariat Islam dan perdamaian Aceh merupakan dua hal yang saling 
berkaitan. Tujuan syariat Islam adalah mewujudkan perdamaian (kesejahteraan) 
bagi manusia di dunia dan akhirat, begitu juga sebaliknya tanpa adanya 
perdamaian sulit menjalankan syariat Islam secara utuh. Oleh karena itu interaksi 
antara syariat Islam dan perdamaian merupakan interaksi simbiosis mutualisme 
yang saling membutuhkan. 

Sebagaimana pembahasan di atas, tujuan syariat Islam (maqasid syariah) 
adalah mewujudkan dan memelihara ke-delapan prinsip utama, yaitu: al-din 
(agama), al-nafs (jiwa), al-‘aql (akal), al-mal (harta), al-nasl (keturunan), al-‘ird 
(marwah), al-biah (lingkungan) dan ummah (persatuan) (Al-Ghazāli, 2008). 
Kedelepan prinsip utama hampir mustahil terlaksana tanpa adanya keamanan atau 
perdamaian. Oleh karena itu perjalanan persyariatan Islam pertama di Madinah 
setelah nabi Hijrah adalah membuat perjanjian perdamaian terlebih dahulu atau 
yang dikenal dengan Piagam Madinah karena tanpa adanya perdamaian sukar 
untuk melaksanakan syariat Islam.  

Dalam konteks Aceh pelaksanaan syariat Islam lebih duluan hadir dari pada 
perjanjian Helsinki. Penerapan syariat Islam dilaksanakan pada tahun 2002 
sedangkan perjanjian damai Helsinki ditandatangani pada tahun 2005 (Danial, 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|236 

 

2015), Oleh karena itu perlu untuk dikaji apakah syariat Islam berdampak positif 
perdamaian Aceh, apakah perjanjian damai Helsinki berdampak dan sejalan 
terhadap pelaksanaan syariat Islam dan yang terakhir apakah pelaksanaan syariat 
Islam di Aceh sudah sesuai dengan maqasid syariah. 

Dalam menjawab pertanyaan di atas, pertama: sejatinya pelaksanaan 
syariat Islam memberikan dampak positif bagi segala aspek kehidupan. Begitu juga 
dengan dengan penerapan syariat Islam di Aceh telah memberikan perubahan 
positif dalam masyarakat Aceh. Syariat Islam telah mengilhami rakyat Aceh untuk 
berdamai dan melihat konflik yang yang berpanjangan telah merusak tatanan 
bermasyarakat. Oleh karena itu tak jarang kita mendengar ucapan rakayat Aceh 
ketika itu Pat Ujeun yang Hana Pirang, Pat Prang yang Hana Reuda (Tidak ada 
hujan yang tidak reda, tidak ada perang yang tidak usai) (Nurdin, 2010). 
Pelaksanaan syariat Islam telah merubah paradigma bangsa ini dalam 
menyelesaikan konflik Aceh. Mulai dari pendekatan militeristik kepada 
pendekatan perdamaian, sebut saja kehadiran Henry Dunant Centre (HDC) sampai 
dengan Momorandum of Understanding (MoU) Helsinki Finlandia. Artinya usaha 
untuk penyelesaian konflik Aceh muncul setelah pelaksanaan syariat Islam.  

Pertanyaan kedua, apakah Nota Kesepahaman Helsinki sesuai dengan 
syariat Islam.  Jika dilihat kembali Nota Kesepahan tersebut ada enam poin utama 
yang menjadi pokok persetujuan antara pemerintah Indonesia dan Gerakan Aceh 
Merdeka. Pertama: Penyelenggaraan Pemerintah di Aceh. Kedua: Hak Asasi 
Manusia, Ketiga: Amnesti dan Reintegrasi ke dalam Masyarakat, Keempat: 
Pemgaturan Keamanan, Kelima: Pembentukan Misi Monitoring Aceh, Keenam: 
Penyelesaian Perselisihan. Dari urutan penomoran keenam poin di atas, 
penyelenggaran pemerintah (kekuasaan) menduduki urutan pertama sedangkan 
penyelesaian perselisihan menempati urutan terakhir. Adakah ini indikasi 
perhatian yang lebih besar diberikan untuk menyelenggarakan pemerintahan 
(kekuasaan) dibandingkan dengan penyelesaian perselisihan (al-sulhu) yang 
merupakan core issue dalam penyelesaian konflik Aceh. 

Selanjutnya Poin pertama tentang penyelenggraan pemerintah memiliki 
beberapa turunannya baik tentang Undang-undang tentang penyelenggaraan 
pemerintah Aceh, partisipasi politik, Ekonomi dan peraturan perudang-undangan 
tidak satu pun menyentuh syariat Islam. Dari segi istilah masih menggunakan kata-
kata undang-undang bukan istilah qanun yang biasa digunakan dalam pelaksanaan 
syariat Islam. Lebih menarik poin 3.1.1 tentang ekonomi yang menyatakan Aceh 
berhak menetapkan tingkat suku bunga berbeda dengan yang ditetapkan oleh 
Bank Sentral Indonesia (Bank Indonesia). Ini sangat jelas bertolak belakang 
dengan syariat Islam yang tidak mengenal suku bunga melainkan bagi hasil.  

Seterusnya poin kedua tentang Hak Asasi Manusi yang memiliki tiga 
turunan. Kesemua turunanya menjujung tinggi nilai kemanusia dan 
mengahadirkan pengadilan HAM di Aceh. Meskipun tidak disebutkan secara 
eksplisit tentang Hak Asasi Manusia dalam pandangan Islam, namun menurut 
penulis perhatian terhadap HAM itu sendiri sudah mencerminkan perhatian 
terhadap syariat Islam. Karena salah satu tujuan syariat Islam yang dibahas di atas 
adalah menjaga al-nafs (jiwa) dan al-‘ird (wibawa). Selanjutnya poin ketiga tentang 
Amnesti dan Reintegrasi ke dalam Masyarakat. Memiliki dua turunan besar dan 
sebelas anak turunan, kesemuanya poin-poin tersebut mengaruh kepada al-sulhu 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|237 

 

dan al-salam yang merupakan salah satu maqasid syariah yaitu hifz al-ummah 
(menjaga kesatuan ummat). 

Point keempat menjelaskan tentang keamanan memilik 12 butiran turunan. 
Seluruh poin-poin tersebut mengajak kepada mencegah terjadinya peperangan 
dengan penyerahan senjata dari pihak Gerakan Aceh Merdeka dan penarikan 
pasukan non-organik dari wilayah Aceh. Hal ini sesuai dengan maqasid syariah 
dalam menjaga al-nafs (jiwa), al-mal (harta), al-biah (lingkungan) dan ummah 
(persatuaan ummat). Selanjutnya poin kelima pembentukan Misi Monitoring Aceh 
dengan 15 butiran turunan yang bertujuan untuk memantau pelaksanaan 
komitmen kedua belah pihak yang berdamai. Sejatinya perdamaian perlu ada 
pihak ketiga yang menjadi jembatan pendamai dan pemantau terhadap kominten 
yang telah dibuat bagi menjagi kesatuan ummah (hifz al-ummah). 

Poin terakhir dalam nota kesepahaman antara pemerintah Indonesia dan 
Gerakan Aceh Merdeka adalah penyelesaikan perselihan. Menurut penulis poin ini 
merupakan poin yang paling penting dalam nota kesepahaman ini, karena tanpa 
adanya panduan dalam menyelesaikan perselisihan ini sulit untuk mewujudkan 
perdamaian lama di Aceh. Dengan ada poin ini kesemua maqasid syariah yang 
digagas oleh sarjana muslim mulai dari Iman al-Jwaini, Imam al-Ghazali sampai 
sarjana kotemporer sekarang sulit untuk diwujudkan di Aceh. 

Pertanyaan ketiga, tentang dampak positif perjanjian Helsinki terhadap 
penerapan syariat Islam. Dari segi pembentukan qanun, setelah perdamaian 
Helsinki qanun-qanun syariat Islam lebih banyak ditaqnin dibandingkan sebelum 
perjanjian damai itu. Namun demikian pandangan ini dapat dibantahkan dengan 
alasan waktu, maknanya semakin lama waktu semakin banyak qanun yang dapat 
dibuat. Bantahan ini dapat dijelaskan dengan adanya perdamaian atau suasana 
keamanan yang kondusif memberikan ruang dan kenyaman bagi pemangku 
kekuasaan untuk membuat peraturan, sehingga yang lebih banyak produk hukum 
yang dapat dibentuk. 

Dari segi kasus pelanggaran Syariat Islam. Angka pelanggaran syariat Islam 
di Aceh menunjukan angka penurunan beberapa tahun terakhir. Bahkan sebelum 
perjanjian damai Helsinki pelanggaran syariat Islam seperti pembunuhan, 
pemekosaan, perempasan, pembakaran dan perusakan milik pribadi atau 
pemerintah - kesemua itu bertentangan dengan tujuan syariat Islam- terjadi 
dimana-mana. 

Pertanyaan keempat, dalam tulisan ini adalah apakah pelaksanaan syariat 
Islam di Aceh sudah sesuai dengan maqasid syariah atau dengan kalimat lain 
mengukur pelaksanaan syariat Islam di Aceh dengan maqasid syariah index. 
Pertanyaan ini penting untuk dibahas karena tujuan menformalkan pelaksanaan 
syariat Islam di Aceh adalah dalam rangka mewujudkan maslahah dalam seluruh 
sendi kehidupan masyarakat Aceh. Selanjutnya, untuk memastikan pelaksanaan 
syariat Islam berjalan dengan baik dalam menghadirkan kemaslatan bagi rakyat 
Aceh dapat dilihat dari terpenuhinya kedelapan prinsip maqasid syariah. Dalam 
menjaga prinsip pertama hifz al-din (Agama), Qanun syariat Islam No. 11 tahun 
2002 dan qanun No. 8 tahun 2015 mengatur larangan mengerluarkan pernyataan 
atau melakukan perbuatan keluar dari Islam. Namun dalam realitanya, video-video 
oknum berbahasa aceh yang mecoba memurtatkan rakyat Aceh belu mendapatkan 
respon yang agresif dari pemerintah Aceh (Qanun Provinsi Nanggroe Aceh 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|238 

 

Darussalam Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam Bidang 
Aqidah, Ibadah Dan Syiar Islam, 2002).  

Dalam menjaga prinsip yang kedua yaitu hifz al-nafs (menjaga jiwa), 
pemerintah Aceh belum memformulasikan payung hukum. Adapun qanun No. 6 
tahun 2014 tentang hukum jinayat tidak mencantum qisas sebagai salah satu 
metode dalam Islam untuk hifz al-nafs (menjaga jiwa). Selanjutnya prinsip yang 
ketiga hifz al-aql (menjaga akal), pemerintah Aceh telah membuat qanun No. 6 
tahun 2014 tentang hukum jinayat yang menyebutkan salah satu dari jarimah itu 
khamar. Namun fenomena yang terjadi di Aceh sekarang ini maraknya orang gila 
akibat penyalahgunaan sabu-sabu. Sabu-sabu telah menjadi kebiasaan sebagian 
anak muda Aceh tapi pemerintah belum menformulasikan payung hukum. 

Seterusnya prinsip yang keempat adalah hifz al-mal (menjaga harta). 
Pemerintah Aceh telah mengeluarkan beberapa qanun terkait dengan hifz al-mal, 
seperti qanun No 10 tahun 2007 tentang Baitul Mal, Qanun No. 11 tahun 2018 
tentang Lembaga Keuangan Syariah. Namun data Badan Pusat Statistik (BPS) 
mencatat Provinsi Aceh berada di utrutan termiskin di Sumatera dengan jumlah 
orang miskin mencapai 834.000 atau 15,33%. Selanjutnya prinsip kelima hifz al-
nasl (menjaga keturunan). Dalam menjaga prinsip ini belum ada qanun yang 
mengatur tentang perumpuan dan anak, meskipun jumlah angka stanting 
mengalami penurunan di Aceh.  

Data dari Kementerian Kesehatan dalam Studi Status Gizi Indonesia (SGGI) 
yang diumumkan Desember 2021, mencatat angka prevalensi stunting di 
Indonesia turun menjadi 24,4%, sementara untuk Aceh turun menjadi 33,2T% (B. 
P. Aceh, 2022). Seterusnya prinsip keenam hifz al-‘ird (menjaga marwah). 
Pemerintah Aceh belum menformulasikan qanun syariat yang dapat mencegah 
penghinaan terhadap kehormatan orang lain, maka tak dapat dielak caci maki 
terhadap pemimpin dan pemuka agama marak terjadi di bumi serambi mekkah. 
Selanjutnya prinsip ketujuh dari maqasid syariah adalah hifz al-biah (menjaga 
lingkungan). Dalam menjaga maqasid ini belum ada regulasi dari Dinas Syariat 
Islam yang berkaitan dengan penjagaan lingkungan.  Bahkan belakang ini muncul 
satu permasalahan baru yang menjadikan situs bersejarah (gampong pande Banda 
Aceh) sebagai tempat pembuangan sampah. 

Terakhir dari maqasid syariah adalah hifz al-ummah (menjaga persatuan 
ummat). Pemerintah Aceh sudah membentuk qanun No. 4 tahun 2016 tentang 
pemeliharaan kerukunan beragama dan pendirian tempat ibadah. Qanun ini lebih 
menyoroti kerukunan antar ummat beragama, Namun gesekan dan pertikaan 
justru terjadi intra ummat beragama seperti kasus MPTT dan kasus penolkan 
pengajian Wahabi di Banda Aceh. Sepatunya qanun tersebut memberikan 
perhatian yang lebih besar terhadap kerukan intra ummat beragama di Aceh. 

 
Kesimpulan 

Dari pembahasan di atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan pertama 
perdamaian Aceh masih pada level terendah dari diksi perdamaian yang 
digunakan oleh al-Quran salam, sulhu, dzimmah dan aman. Hal ini disebabkan oleh 
perdamaian yang terjadi di Aceh hanya sebatas menghilangkan sengketa antara 
pemerintah Indonesia dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM). Jika Maqasid syariah 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|239 

 

dijadikan Indek untuk mengukur perdamian di Aceh, perdamaian Aceh masih 
sekedar hifz al-nafs (memelihara jiwa), masih banyak ruang-ruang kosong yang 
perlu diisi agar tujuan syariah yang lain seperti akal (‘aql), keturunan (nasl) dan 
harta (mal) dapat terwujud dengan sempurna.  

 

Referensi 

‘Âsyûr, M. T. I. (2001). Maqâsid al-Syarî‘ah al-Islamîyah. Dâr al-Nafâ’is. 
Abu, Y. (2010). Masalah Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia. Jurnal 

Hukum, 17, 589–614. 
Abubakar, A. (2016). Maqasid al-Shari’ah as a Framework for Economic 

Development Theorization. International Journal of Islamic Economics and 
Finance Studies, 2(2), 27. 

Aceh, B. P. (2022). Provinsi Aceh dalam Angka 2022 (B. P. Aceh (ed.); 1st ed.). BPS 
Provinsi Aceh. 

Qanun Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam Nomor 11 Tahun 2002 tentang 
Pelaksanaan Syariat Islam bidang Aqidah, Ibadah dan Syiar Islam, (2002). 

Ajmain, M. T., Fiky, W. A. R. W. I., Ruskam, A., & Mohamed, A. K. (2020). Maqasid 
Peace and Its Implications for the Construction of a Civilization. Politicon: 
Jurnal Imu Politik, 2(1), 1–12. 

Al-Faruqi, I. (2013). Islam, Religion, Practice, Culture and World Order. In American 
Journal of Islam and Society (Vol. 30, Issue 2). The International Institute of 
Islamic Thought. https://doi.org/10.35632/ajis.v30i2.1140 

Al-Fīrūzabadī, I. Y. (1995). al-Qamūs al-Muḥiṭ. Dār al-Fikr. 
Al-Ghazāli, A. H. M. bin M. (2008). al-Mustashfā min ‘Ilm al-Usūl. Dār al-Kitāb al-

‘Ilmi. 
Al-Jauziyyah, I. Q. (2003). I’lām al-Muwāqi’īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn. Dār al-Jayl. 
Al-Maraghi, A. M. (2005). Tafsir al-Maraghi. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Qarafi, A. al-A. S. al-D. A. I. I. (2004). Syarh Tanqih al-Fusul fi Ithtisar al-Mahsul fi 

al-Usul. Dar al-Fikr. 
Al-Zahari, M. I. A. al-M. (1990). Tarjuman Al-Mustafid. Dar al-Fikr. 
Ardi, M. M. (2018). Ramai-Ramai Bungkam soal Pembakaran Masjid 

Muhammadiyah di Aceh. Tirto.Com. 
As-Syāṭibī, A. I. (2004). al-Muwāfaqāh fī Uṣūl al-Syarī’ah. Muṣṭafā Muḥammad. 
Atlas, J. Y. (2015). Islam and Peace. In Business, Ethics and Peace (Vol. 24, pp. 169–

181). Emerald Group Publishing Limited. https://doi.org/10.1108/S1572-
832320150000024009 

Bahri, S. (2013). Konsep Implementasi Syariat Islam di Aceh. Kanun - Jurnal Ilmu 
Hukum, 15(2), 313–338. https://doi.org/10.24815/kanun.v15i2.6174 

Bakar, A.-Y. A. B. (2007). Beberapa Catatan Akademik atas Rancangan Qanun 
Propinsi Nomor 12, 13 dan 14 Tahun 2003 dan Penggabungannya menjadi 
Satu Qanun. Dinas Syari’at Islam Propinsi NAD. 

Danial, Mahamatayuding Samah, Munawar Rizki Jailani. (2022). Quo Vadis 
Acehnese Shari’a: A Critical Approach to the Construction and Scope of 
Islamic Legislation. Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 60(2), 621–654. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.602.621-654 

Danial. (2015). Fikih Iran dan Aceh: Studi Analisis Konsep Pemidanaan dalam 



Danial | Perdamaian Aceh Dalam Perspektif…|240 

 

Hukum Pidana Iran dan Aceh. Universitas Gajah Mada. 
Gaillard, J. C., Clavé, E., & Kelman, I. (2008). Wave of peace? Tsunami disaster 

diplomacy in Aceh, Indonesia. Geoforum, 39(1), 511–526. 
https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2007.10.010 

Ibn Manzur. (1990). Lisan al-Arab. Dar Sadir. 
Ibrahimefendic, E., & Thompson, R. J. (2019). Women’s Postwar Activism in 

Bosnia-Herzegovina: A Human Rights Approach to Peacebuilding and 
Reconciliation through Liminal Space. In Peace, Reconciliation and Social 
Justice Leadership in the 21st Century (Vol. 8, pp. 143–159). Emerald 
Publishing Limited. https://doi.org/10.1108/S2058-880120190000008009 

Ikromatoun, S. (2017). Respon Masyarakat Aceh Terhadap Aturan Dan 
Implementasi Syariat Islam Pasca Tsunami. Jurnal Sosiologi Reflektif, 11(1), 
1. https://doi.org/10.14421/jsr.v11i1.1261 

Imtihani, N. (2014). The Mass-media Role in Conflict Resolution (A Case Study of 
Kompas Daily Coverage on Aceh Conflict 2003 – 2005). Procedia 
Environmental Sciences, 20, 451–458. 
https://doi.org/10.1016/j.proenv.2014.03.057 

Jailani, M. R., & Mohamad, M. T. (2019). Analisis Penerapan Syariat Islam Dalam 
Sektor Perbankan Pasca Pelaksanaan Syariat Islam Di Aceh, Indonesia. 
Jurnal Syariah, 27(2), 261–280. https://doi.org/10.22452/js.vol27no2.3 

Jukeng, M. K., & Zainuddin, Z. (2018). Ragam Ungkapan Damai dalam al-Qur’an. 
TAFSE: Journal of Qur’anic Studies, 2(1), 88. 
https://doi.org/10.22373/tafse.v2i1.8077 

Mustafa al-Khin, Mustafa Dib al-Bugha, A. al-S. (2007). al-Fiqh al-Manhaji ’ala 
Mazhab al-Imam al-Syafi’i. Dar al-Qalam. 

Nurdin, H. (2010). Hasan Tiro, the Unfinished Story of Aceh. Bandar Publising. 
Othman Elkhosht, M. (2019). Contemporary Islamic philosophy response to reality 

and thinking outside history. Journal of Humanities and Applied Social 
Sciences, 1(1), 2–24. https://doi.org/10.1108/JHASS-05-2019-001 

Sabiq, S. (2006). Fiqh Sunnah (2nd ed.). Dar al-Kitab al-’Arabi. 
Shinkafi, A. A., & Ali, N. A. (2017). Contemporary Islamic economic studies on : a 

systematic literature review. Humanomics, 33(3), 315–334. 
https://doi.org/10.1108/H-03-2017-0041 

Thabathaba’i, S. M. H. (2010). Tafsir al-Mizan (I. Hasan (ed.); 1st ed.). Lentera. 
Tomi, S. (2021). Aceh dalam Pusaran Bahaya Narkoba. Atjehwatch.Com. 
Wahbah Zuhailī. (1989). al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Dār al-Fikr. 
Yunus, M. (1989). Kamus Arab-Indonesia. Hidakarya Agung. 
 


