]URISPRUDENSI

https://doi.org/10. 32505/ urlspruden51 v15i2.7323
Vol. 15 No. 2 (Juli-Desember 2023): 428-440

Potret Objek Hukum Islam; Tinjauan Klasik Dan Kontemporer

Umma Abidin
UIN Sumatera Utara, Medan, Indonesia
ummaabidin0812@gmail.com

Faisar Ananda Arfa
UIN Sumatera Utara, Medan, Indonesia
faisarananda@gmail.com

Abstract

This paper looks at the object of law from the perspective of Islamic law the
concept of ushul fiqih (Islamic legal philosophy). This study is based on an in-
depth study of Islamic law sources oriented towards ushul fiqgih. The method used
is literature with a data collection system to mix sources that study the science
of ushul fiqih, from classical books to mutaakhir books. From the results of the
author's search that the object of the law is the act or action of a person who is
already mukallaf (legally capable). However, it depends largely on the condition
that the deeds of a mukallaf be considered as a legal object or not. The main
condition is that a person knows exactly about the deed from the side of the law
and the method of its execution. Besides that, there is an element of ability and
intentionality when doing so. The object of law is not limited to mere action but
rather that everything related to deeds, utterances, neglects, and also azam
(strong desires that are in mind).

Keyword: Object of Law, Islamic law, Ushul Figh

Abstrak

Tulisan ini melihat objek hukum dari kacamata hukum Islam konsep ushul
figih (filsafat hukum Islam). Kajian ini berdasarkan telaah mendalam dari
sumber-sumber hukum Islam yang berorientasi ushul fiqih. Metode yang
digunakan adalah kepustakaan dengan sistem pengumpulan data meracik
sumber-sumber yang mengkaji ilmu ushul figih, dari buku klasik sampai buku
mutaakhir. Dari hasil penelusuran penulis bahwa objek hukum itu adalah
perbuatan atau tindakan seorang yang sudah mukallaf (cakap hukum). Namun
sangat bergantung kepada syarat tentang perbuatan seorang mukallaf itu
dianggap sebagai objek hukum atau tidak. Syarat utamanya adalah seseorang
itu mengetahui secara persis tentang perbuatan itu dari sisi hukum dan
metode pelaksanaannya. Disamping itu ada unsur kesanggupan dan
kesengajaan pada saat melakukannya. Objek hukum tidak terbatas hanya pada

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|428



tindakan belaka tetapi lebih dari itu bahwa segala yang berkaitan dengan
perbuatan, ucapan, pembiaran, dan maupun azam (keinginan kuat yang ada
dalam pikiran).

Kata Kunci: Objek Hukum, Hukum Islam, Ushul Figih

Pendahuluan

Allah Swt melalui lisan para rasul-Nya menurunkan syari’ah pada setiap
dekade keummatan sejak Nabi Adam As sampai kepada Nabi Muhammad Saw.
Syariat Islam yang sampai kepada kita dibawa Nabi Muhammad Saw sebagai
syariat terakhir yang diturunkan Allah merupakan kesempurnaan syariat secara
mutlak yang tidak ada lagi syariat pasca syariat Islam yang dibawa Rasulullah.
Dasarnya adalah wahyu (al-Qur’an) yang kemudian Rasul menterjemahkan dalam
kehidupan melalui perkataan, perbuatan, dan atau ketetapan Rasul SAW. Maka
jadilah Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber hukum dalam Islam.

Pemahaman syariat secara benar agar sesuai segala aktivitas kemanusiaan
dengan kehendak Allah Swt suatu niscaya untuk dilakukan oleh setiap insan
mukallaf. Sebab, penilaian Tuhan terhadap anugrah kehidupan adalah orang yang
paling baik aktivitasnya. Disinilah fungsi hukum syara’ yang diantaranya adalah
tanzhim al-hayah yakni mengatur tata cara kehidupan yang baik. [lmu Ushul Figh
sebagai salah satu metodologi terhadap pemahaman secara komprehensip hukum
syara’ - di samping ilmu-ilmu lain- menjadi urgen untuk dibahas dan dikaji secara
tuntas dan mendalam oleh manusia mukallaf. Salah satu bahasan yang sangat
penting adalah objek hukum atau istilah lain perbuatan hukum yang dalam
terminologi Ushul Figih mahkum fih.

Pertama, hukum Syara’. Para ulama ushul hampir sepakat bahwa kajian dan
pembahasan dalam hukum syara’ itu berkisar pada siapa al-hakim (pembuat
hukum), apa itu al-hukm (hukum) itu sendiri, siapa subjek hukum atau pelaku
hukum (mahkum ‘alaih), dan apa itu objek hukum atau perbuatan hukum yang
istilah ushul figihnya mahkum fihi dan ada juga yang menyebut istilah mahkum bihi.
Al-Hakim atau pembuat hokum dalam hukum syara’ memiliki dua terminologi.
Pertama, Al-Hakim dengan makna wadhi’'u al-ahkam wa mustabbituha wa
munsyi’'uha wa mashdaruha yang meletakkan hukum, menetapkan, menciptakan
serta sumber hukum (al-Zuhayli, 2006). sebagaimana diungkap oleh Mushtafa al-
Zuhaili. Sementara Al-Khallaf menyebutkan dengan man shadara ‘anhu al-hukmu
atau muncul hukum darinya (Khallaf, 2010).

Al-Hakim dengan pengertian ini tidak ada perselisihan di kalangan ulama
muslimin bahwa al Hakim adalah Allah SWT. Al-Khallaf menyebut dengan redaksi,
tidak ada perbedaan dalam kalangan ulama sesungguhnya sumber segala hukum
syara’ bagi semua perbuatan hukum mukallaf itu adalah Allah SWT baik secara
langsung dari Nas-nas yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw. maupun
melalui ijtihad para ulama berdasarkan dalil-dalil yang disyariatkan untuk
mengeluarkan hukum (istibath ahkam) dari dalil-dalil itu. Ungkapan yang terkenal
di kalangan ulama ushul la hukma illa lillah (Khallaf, 2010).

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|429



Selanjutnya, Al-Hakim dengan defenisi al-ladzi yudriku al-ahkama wa
yuzhiruha wa yu’rifuha wa yuksyifu ‘anha yaitu orang yang memahamkan hukum,
menjelaskan, dan memperkenalkannya serta mengungkap sesuatu dari hukum itu
(al-Zuhayli, 2006). Al-Hakim dengan makna kedua ini terjadi perbedaan ulama
ushul sebagaimana diungkap oleh Musthafa Al-Zuhaili. Adapun kondisi setelah
diutusnya Nabi Muhammad SAW sebagai Rasulullah maka al-hakim adalah syara’
yang dengannya Nabi Muhammad SAW hadir membawa risalah syara’itu. Ada yang
langsung menybutkan bahwa mu’arrif ahkam adalah para rasul yang kepadanya
diturunkan syara’ itu untuk disampaikan kepada manusia (Muhammad Khudhri
Bik, 1969). Sementara kondisi pra kedatangan risalah Nabi Muhammad SAW al-
Hakim syara’ itu adalah akal menurut Mu’tazilah dan hukum itu tidak terbuka dan
masih berstatus dihentikan (mauquf) menurut Ahlussunnah wal Jama’ah (al-
Zuhayli, 2006).

Ketika disepakati bahwa hakikat hakim adalah Allah Swt. dengan makna
Dialah yang melahirkan, menetapkan dan sumber hukum, maka muncul
terminologi hukum syara’ sebagai ketentuan Allah SWT (sebagai al-hakim atau asy-
syari’) terhadap perbuatan mukallaf sebagai tuntutan atau pilihan, dan atau
kondisi (Khallaf, 2010). Hukum yang ditetapkan Allah terhadap perbuatan hukum
orang mukallaf itu mayoritas ulama ushul membaginya dengan dua aspek hukum.
Pertama, aspek hukum taklifi atau ahkam at-taklifiyyah, yaitu pembebanan hukum
secara mutlak terhadap perbuatan mukallaf itu sendiri. Dalam hukum ini
mayoritas ulama mengemukakan ahkam khamsah (hukum lima), yaitu wajib,
sunnah, haram, makruh dan mubah (Muhammad Sulaiman, 1984).

Selanjutnya, hukum wadh’i yaitu hukum yang mengitari hukum taklifi.
Hukum wadh’iyyah artinya hukum yang diletakkan dan ditempatkan Allah Swt
sebagai indikasi keberlakuan hukum taklifi. Secara sederhana bisa dirunut bahwa
keberlangsungan hukum taklifi tergantung terhadap hukum wadh’i. Hukum yang
Allah tetapkan dalam hukum wadh’i ini para ulama juga menyebutnya ahkamul
khamsah yaitu, sebab, syarat, mani’, ‘azimah dan rukhshah, serta sah dan batal. Ada
juga sebagian kalangan ulama ushul yang membedakan bahasan hukum ‘azimah
dan rukhsah serta memisahkan kajian sah dan batal atau fasad itu. Sehingga dalam
pandangan kelompok ini hukum wadh’i itu mencakup tujuh hukum (ahkam as-
sab’ah). Allah Swt adalah al-hakim maka peruntukan hukum yang dibuat Allah SWT
adalah untuk manusia atau insan mukallaf. Karena itu pelaku hukum atau subjek
hukum dalam istilah ushul figih disebut mahkum ‘alaih adalah manusia mukallaf
yaitu manusia yang baligh dan aqil secara umum dan fahm dan rusyd dalam subjek
hukum tertentu. Jadi subjek hukum taklifi adalah mutlak manusia itu sendiri
semantara untuk subjek hukum wadh’i tidak mutlak kepada manusia.

Rukun atau komposisi hukum syara’ yang terakhir dan inilah fokus kajian
dalam tulisan ini adalah objek hukum atau perbuatan hukum yang dalam istilah
ushul figih adalah mahkum fihi. Perbuatan hukum atau objek hukum (istilah dalam
hukum positif Indonesia) digunakan dengan term mahkum fihi dalam kajian Ushul
Figih. Patut untuk dibahas pertama sekali adalah tentang istilah yang digunakan
oleh para ulama Ushul untuk menggambarkan perbuatan hukum atau objek hukum
itu sendiri. Kenapa demikian, sebab ada empat istilah yang dimunculkan para ahli
ushul dalam karya mereka, yaitu mahkum fihi, ma’mur bihi, mahkum bihi, dan

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|430



mukallaf bih yang semuanya berorientasi kepada objek hukum walaupun ada
perbedaan pemakaian bahasa itu.

Tinjauan Pustaka

Kajian tentang Hukum Islam bukanlah diskursus terbaru. Bahkan literatur
klasik sudah sangat banyak yang membahasnya. Muhammad Khudhri Bik dengan
bukunya Ushul Figih (Muhammad Khudhri Bik, 1969). Abdul Wahhab Khallaf
dalam bukunya Ilmu Ushul al-Figh, Muhammad Sulaiman Al-Asyqar dalam bukunya
Al-Wadhih fi Ushul al-Figh (Muhammad Sulaiman, 1984), dan ada Muhammad
Mustafa az-Zuhaili dalam karyanya Al-Wajiz fi Ushul al-Fighi al-Islami (al-Zuhaylj,
2006) mereka semua menggunakan istilah mahkum fih. Sementara Imam al-
Juwaini yang masyhur dengan Imam Haramain dalam karyanya Al-Waraqat yang
disyarah Ibnu al-Firkah as-Syafi'i menggunakan istilah ma’mur bih (Tajuddin
Abdurrahman bin Ibrahim, 1997) (yang diperintahkan dengannya) untuk
perbuatan hukum walaupun secara leterlek tidak masuk di dalamnya hukum
munha ‘anhu (sesuatu yang dilarang) haram dan makruh. Sebagian ulama ushul
menggunakan istilah mahkum bih untuk menggambarkan perbuatan hukum.
Seperti Imam Al-Baidhawi dalam karyanya Minhaj al-Wushul ila Ilm al-Ushul
(Abdullah bin Umar, 2006), dan Imam As-Subky dalam bukunya Al-Ibhaj fi Syarh
al-Minhaj (As-Subky, n.d.) keduanya memakai term mahkum bihi.

Disisi lain, ada juga yang menggunakan mukallaf bih mendeskripsikan
perbuatan hukum seperti dalam kitab Qawa’id Ushul al-Figh oleh Dr. Shafwan
Dawudi (Shafwan bin Adnan, n.d.). AI-Muhazzab fi Ilmi Ushul al-Fighi al-Muqarin
Prof. Dr. Abdul Karim an-Namlah (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999).
Muzakkirah fi Ushul al-Figh disusun oleh Muhammad Amin Asy-Syingithi juga
menggunakan istilah mukallaf bih (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar,
n.d.) untuk menjelaskan perbuatan hukum. Keempat istilah itu hemat penulis
adalah perbedaan ungkapan saja tetapi secara makna semuanya satu yakni
perbuatan hukum mukallaf, disebut dalam ilmu mantiq lafazh taraduf berbeda
dalam ungkapan bersatu dalam terminologi.

Prinsip ilmiah kebahasaan yang perlu dipelajari sebetulnya adalah istilah
mahkum fihi dan mahkum bihi. Kedua redaksi itu dipakai oleh ahli hukum syara’
atau ahli ushul. Yang mana keduanya lebih tepat untk menggambarkan istilah objek
hukum atau perbuatan hukum. Penulis lebih condong dengan istilah mahkum fih
dari pada mahkum bih, karena terma itu memang berbeda secara prinsip lughawi
(kebahasaan). Keduanya menggunakan kalimat huruf jar/khafdh yaitu fi dan ba’
pada kalimat pelangkap mahkum yang memiliki makna berbeda tentunya. Dalam
Mu’jam Ushul al-Figh Khalid Ramadhan Hasan menjelaskan bahwa mahkum bih
adalah sifat yang dibedakan dengan sifat itu terhadap sesuatu yang dituntut oleh
mukallif (pembeban hukum) baik tuntutan itu untuk melakukan perbuatan atau
pun meninggalkan suatu perbuatan, seperti kewajiban (ijab), kesunnahan (nadab),
keharaman (hirmah), kemakruhan (kirahah), dan kebolehan (ibahah).

Jadi, mahkum bih adalah sifat terhadap perbuatan mukallaf yang disifati
dengan satu sifat seperti yang telah dijelaskan di atas. Sedangkan term mahkum fih
adalah perbuatan mukallaf baik melakukan atau meninggalkan perbuatan di mana
terhadap perbuatan -perbuatan itu disematkan hukum syara’ oleh Syari’ (Khalid

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|431



Ramadhan Hasan, 1997). Perbedaan pemakaian kedua istilah itu disahuti positif
oleh Mustafa Zuhaili. Beliau mengatakan perbedaan itu muncul karena perbuatan
mukallaf itu pada dasarnya disifati dengan perintah atau larangan. Namun
penggunaan redaksi mahkum fih lebih dekat kepada pemahaman tentang
perbuatan hukum mukallaf karena as-Syari’ tidak menghukum mukallaf tetapi
perbuatan mukallaf itu yang dihukumkan dengan wajib atau dengan haram (al-
Zuhayli, 2006).

Berdasarkan literasi di atas, menunjukkan bahwa term hukum Islam atau
hukum figh secara umum membahas permasalahan-permasalahan klasik di
masanya. Tidak ada literasi di atas yang membandingkan antara potret hukum
islam dengan masa modern sebagaimana yang penulis sajikan. Hal tersebut
menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki gap penelitian dan dimensi noveltinya.

Metodologi Penelitian

Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan kualitatif.
Metodologi yang digunakan adalah studi analisis deskriptif dan studi komparatif.
Studi analisis dilakukan terhadap kajian-kajian hukum dan sumber-sumber hukum
yang sifatnya terkondensasi dengan berbagai referensi klasik. Studi komparatif
dilakukan untuk melihat persamaan dan perbedaan hukum Islam dalam pandangan
klasik dan modern. Sumber primer dalam penelitian ini adalah referensi klasik
khususnya kitab-kitab ushul figh yang populer di masanya. Adapun sumber
sekunder adalah jurnal ilmiah yang relevan dan dekat dengan variabel judul penulis.
Proses penyusunan artikel dilakukan secara induktif (umum ke khusus), penulis
juga melakukan triangulasi data guna menguji keabsahan dan validitas data.

Terminologi Mahkum Fih

Kalimat Mahkum fihi yang menjadi satu istilah dalam bahasan hukum syar’i
itu terdiri dari susunan kata mahkum, fi, dan hi. Mahkum adalah isim maful (kata
benda objek) pecahan dari kata hukmun. Makna lughawiyyahnya yang dihukumkan
atau diputuskan. Kemudia kata fi (huruf jar) makna utamanya adalah az- zharfiah
(Al-Anshari, 2016) artinya pada, keadaan dan atau tempat. Hi adalah isim dhamir
(kata ganti) berarti dia. Maka, secara harfiah atau etimologi mahkum fihi adalah
yang dihukumkan atau diputuskan padanya. Defenisi mahkum fihi secara
terminologi hukum syara’ kalangan ulama ushul memakai redaksi yang hampir
bersamaan dan semuanya berorientasi kepada perbuatan mukallaf. Seperti yang
sudah dijelaskan di atas, bahwa hukum syara’ adalah Khitab Allah SWT yang
berkaitan dengan perbuatan mukallaf yang berarti khitab (hukum) itu punya objek
tempat. Tempat bersandarnya itu adalah perbuatan mukallaf.

Muhammad Mustafa az-Zuhaili dan Abdul Wahhab Khallaf mengemukakan
denagn redaksi yang persis sama; "¢t clas 4 3l gt WIS 28" artinya perbuatan

mukallaf yang berkaitan dengannya putusan (khitab) Syari’ (al-Zuhayli, 2006). At-
Taklif (pembebanan) itu terfokus kepada perbuatan manusia. Inilah konsep yang
populer di ranah ushul disematkan hukum igtidha’ (wajib, atau haram, sunnabh,
makruh), atau takhyir (pilihan) dan atau wadh’i; adakalanya perbuatan itu menjadi
sebab, syarat, dan atau mani’. Jadi, baik hukum taklifi maupun hukum wadh’i semua

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|432



berorintasi kepada perbuatan manusia yang mukallaf. Walaupun dalam tataran
hukum wadh’i perbuatan insan itu terkadang ada yang secara langsung dan tidak
langsung mubasyarah wa ghair al-mubasyarah (al-Zuhayli, 2006).

Contoh-contoh perbuatan hukum yang berkenaan dengan hukum taklifi dan
wadh’l dalam Nash (Al-Qur’an Hadis): Pertama, QS Al-Mai'dah:35. Hukum wajib
yang berkaitan dengan perbuatan manusia pada ayat ini adalah menunaikan
transaksi. Kedua, QS. Al-Baqarah: Hukum sunnat yang berkaitan dengan perbuatan
manusia. Ketiga, QS. Al-An’am: 15. Adapun hukum haram yang berkaitan dengan
perbuatan manusia dalam ayat ini adalah membunuh. Keempat, QS. Al-Baqarah:
267. Membelanjakan harta yang kotor adalah perbuatan manusia yang dihukumi
makruh. Kelima, QS. Al-Jumu’ah: 10. Adalah perbuatan manusia bertebaran di muka
bumi usai shalat dalam ayat ini dihukum mubah. Keenam, QS. Al-Bagarah: 178.
Membunuh pada ayat ini lahir dari perbuatan seseorang menjadi hukum sebab
atau faktor adanya hukum qisas.

Ketujuh, QS. Al-Mai’dah: 6. wudhu’ dalam ayat ini adalah perbuatan insan
mukallaf yang murapakan syarat bagi shalat. Kedelapan, Hadis Nabi SAW riwayat
Abu Daud, Malik, dan Ahmad. Adalah membunuh dalam hadis ini termasuk
perbuatan manusia yang dia menjadi mani’ (penghalang) kepadanya kewarisan (al-
Zuhayli, 2006). Kedelapan, QS. Al-Baqarah: 173. Perbuatan mukallaf dalam ayat ini
memakan makanan yang diharamkan Allah dalam keadaan terpaksa tidak
dikenakan sanki keharaman (Khallaf, 2010). Ini salah satu contoh dari macam-
macam hukum rukhshah (keringanan). Kesembilan, QS. Al Baqarah: 173. Jadi
keharaman memakan bangkai, darah, daging babi, dan yang disembih kepada
selain Allah dalam ayat ini adalah perbuatan manusia yang hukumnya ‘azimah
(tetap) selama tidak ada dalil syar’i yang membolehkannya (Abdul Karim bin Ali
bin Muhammad, 1999). Berkaitan dengan hukum sah dan fasad atau batal sebagai
hukum wadh’i, maka hukum ini diketahui sebagai penentu keberadaan sebuah
perbuatan apakah sesuai hukum atau berlawanan dengan hukum.

Oleh karena itu, ada beberapa kaedah yang muncul yang diutarakan oleh
Muhammad Sulaiman al-Asyqar berkaitan dengan perbuatan mukallaf yang
dianggap tidak sebagai objek hokum (Muhammad Sulaiman, 1984), di antaranya:
Pertama, Az-Zawat (diri atau esensi) dari segala sesuatu tidak ada perbuatan
hukum di dalamya. Seperti firman Allah SWT QS. Al-Ma’idah 5:3. Jadi keharaman
itu tidak terletak pada zat bangkai dan darah tetapi keharaman itu pada perbuatan
manusia yang ditentukan berkaitan dengan bangkai dan darah. Kedua, Zat al-insan.
Esensi atau diri manusia tidak ada perbuatan hukum padanya. Yang dibebani
hukum adalah perbuatan yang berkaitan dengan manusia seperti bersuci dan
menutup aurat, atau yang muncul dari esensi insan seperti shalat, puasa, dan yang
lainnya.

Ketiga, Al-Umur al-fithriyyah. Sifat kemanusiaan (bawaan) di luar kemampuan
manusia tidak masuk dalam wilayah perbuatan hukum manusia mukallaf. Seperti,
perbuatan reflek ketika marah. Rasa takut ketika kegelapan. Merah padam muka
ketia perasaan malu. Rasa Cinta dan tidak suka, hitam, putih, tinggi dan lainnya
yang memang bukan kewenangan manusia. Ini semua tidak masuk dalam ruang
perbuatan hukum seorang mukallaf (al-Zuhayli, 2006).

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|433



Syarat-syarat Mahkum Fih

Untuk menentukan apakah seseorang dikenai beban hukum terhadap suatu
perbuatan, amat tergantung pada apakah perbuatannya ini telah memenuhi
kualifikasi sebagai perbuatan hukum. Ada beberapa syarat yang mengabsahkan
sebuah perbuatan mukallaf dikenakan objek suatu hukum, baik itu hukum taklifi
maupun hukum wadh’i. Dirangkum dari berbagai sumber terdapat bahwa syarat
perbuatan hukum itu minimal empat syarat. Pertama, al- fi'lu ma’lumun li al-
mukallaf ilman tam mukallaf. Mengetahui secara sempurna perbuatan yang akan
dilakukan, sehingga tujuannya dapat di tangkap dengan jelas dan dapat ia lakukan.
Seorang mukallaf tidak dituntut untuk mendirikan salat, membayar zakat,
mengerjakan haji dan lainnya, tanpa mengetahui secara baik hukum Allah yang
terkait dengan perbuatan itu. Pengetahuan mukallaf terhadap hukum perbuatan
itu harus dibarengi dengan pengetahuannya tentang rukun, syarat, dan kaifiyatnya.
Oleh sebab itu, usuliyyun menetapkan bahwa nas (ayat dan hadis) yang bersifat
mujmal (global) tidak dapat menjadi dasar taklif. Adapun sebelum tahu maka tidak
ada keterkaitan hukum dengan perbuatan seseorang itu. Dengan demikian, tidak
ada tuntutan untuk melakukan atau pun meninggalkan dan andaikan pun
dilakukan atau ditinggalkan juga tidak berhak mendapatkan efek dari tuntutan itu
(al-Zuhayli, 2006).

Kedua, al-fi'lu ma’lumun min qibali allah mukallaf. Mengetahui dengan baik
sumber taklif yang akan ia perbuat. Perbuatan itu diketahui berasal dari dzat yang
mempunyai kewenangan untuk memberikan taklif. Sebab dengan pengetahuan ini
seseorang akan mampu mengarahkan kehendak untuk melaksanakannya. Yang
perlu diperhatikan dalam masalah ini adalah mengenai pengetahuan. Pengetahuan
yang dimaksud adalah imkan al-Ilm (kemungkinan untuk mengetahui) bukan
pengetahuan secara praktis. Artinya, ketika seorang itu telah mencapai taraf
berakal dan mampu memahami hukum-huum syar’i dengan sendiri atau dengan
cara bertanya pada ahlinya, maka ia telah dianggap sebagai orang yang
mengetahui apa yang ditaklifkan kepadanya (Muhammad Khudhri Bik, 1969).

Ketiga, al-fi'lu maqdurun li al-mukallafi. Perbuatan tersebut harus bersifat
mungkin untuk dilaksanakan atau ditinggalkan. Mayoritas ulama menyatakan
bahwa taklif itu tidak sah jika berupa perbuatan yang mustahil untuk dikerjakan,
seperti mengharuskan untuk melaksanakan dua hal yang saling bertentangan,
mewajibkan dan melarang dalam satu waktu, mengharuskan manusia untuk
terbang, dan lain sebagainya. Meski demikian, ada kelompok ulama yang
memperbolehkan taklif pada perbuatan yang mustahil. Pendapat ini dipegangi
oleh ulama-ulama dari kalangan Asy’ariyah. Mereka mengajukan hujjah andaikan
taklif terhadap hal yang mustahil itu tidak diperbolehkan maka tidak akan pernah
terjadi, sementara kenyataannya taklif itu telah terjadi, seperti pada kasus taklif
yang diberikan pada Abu Jahal untuk beriman dan membenarkan risalah rasul.
Dalam hal ini Allah telah mengetahui bahwa Abu jahal tidak akan pernah beriman.
Pendapat ini disanggah jumhur bahwa maskipun pada kenyataannya Abu Jahal
tidak beriman, namun taklif tersebut sebenarnya masih bersifat mungkin dan tidak
mustahil bagi Abu Jahal (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999).

Berkenaan dengan syarat ke tiga ini ulama ushul berpandangan bahwa
muqaddimah wajib (pra hukum kewajiban) itu terbagi dua. Pertama, mugaddimah
wujub yaitu yang terhenti tanggungan kewajiban diatasnya. Seperti, masuk waktu

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|434



sebagai sebab kewajiban shalat. Mampu (istitha’ah) syarat wajib haji. Perkara ini
tidak menjadi kewajiban hukum bagi mukallaf karena dia bukan kekuasaan atau
bukan perbuatan mukallaf. Kedua, mugaddimah wujud maksudnya ialah terhenti
esensi kewajiban diatasnya, seperti wudhu’ sebagai syarat shalat. Jumhur ulama
ushul mengatakan ada kewajiban perbuatan hukum bagi mukallaf dalam
muqgaddimah wujud baik dia sebagai sebab ataupun syarat (Tajuddin
Abdurrahman bin Ibrahim, 1997).

Dari syarat ketiga ini juga, muncul persoalan lain yang dikemukakan para
ulama ushul figh yaitu masalah masyaqqah (kesulitan) dalam taklif. Apakah boleh
ditetapkan taklif terhadap amalan yang mengandung masyaqqah? Dalam hal ini
para ulama ushul figh membagi masyaqqah terhadap dua bentuk, yaitu masyaqqah
mu’taddah (kesulitan biasa dan dapat diduga) dan masyaqqah ghair
mu’taddah (kesulitan di luar kebiasaan dan sulit diduga). Adapun penjabarannya
sebagai berikut; Masyaqqah mu’taddah (al-Zuhayli, 2006). Adalah kesulitan yang
bisa diatasi oleh manusia tanpa membawa kemudlaratan
baginya. Masyaqqah sepaerti ini tidak dihilangkan oleh syara’ dari manusia dan hal
ini bisa terjadi, karena seluruh perbuatan (amalan) dalam kehidupan ini tidak
terlepas dari kesulitan tersebut. Misalnya, mengerjakan shalat itu bisa melelahkan
badan. Kesulitan seperti ini, menurut para ahli ushul figh, berfungsi sebagai ujian
terhadap kepatuhan dan ketaatan seorang hamba dalam menjalankan taklif syara.
Dengan demikian, masyaqqah separti ini tidak bisa menghalangi seseorang untuk
melaksanakan taklif syara.

Selanjutnya, masyaqqah ghair mu’taddah, (al-Zuhayli, 2006). Adalah suatu
kesulitan yang biasanya tidak mampu diatasi oleh manusia, karena bisa
mengancam jiwa, mengacaukan sistem kehidupan manusia, baik secara pribadi
maupun masyarakat, serta pada umumnya kesulitan seperti ini dapat menghalangi
perbuatan yang bermanfaat. Kesulitan seperti ini pun, menurut ulama ushul figh,
secara logika, dapat diterima sekalipun dalam kenyataannya tidak pernah terjadi,
karena Allah sendiri tidak bertujuan menurunkan taklif-Nya untuk memberikan
kesulitan bagi manusia. Misalnya, Allah tidak pernah memerintahkan hamba-Nya
untuk berpuasa siang dan malam.

Ketiga, al-fi’'lu hashilun bi kasbi al-mukallafi. Perbuatan tersebut adalah hasil
dari upaya seorang mukallaf itu sendiri. Oleh karena itu, tidak berlaku suatu
perbuatan hukum dengan usaha atau perbuatan orang lain. Argumenatsi yang
dibangun berdasarkan QS. Al-Isra’: 15 yang artinya: “Dan seseorang yang berdosa
tidak akan memikul dosa orang lain,” dan QS. An-Najm: 39 yang artinya; “Dan
bahwasanya seorang manusia tiada memperoleh selain apa yang telah
diusahaknnya.” (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999).

Ruang Lingkup Perbuatan Hukum

Afal al-mukallaf (perbuatan mukallaf) dalam lingkup mahkum fihi (objek
hukum) terdiri dari perbuatan itu sendiri (fi'lun) seperti shalat dan menahan diri
atau menghentikan (kaffun) seperti puasa, meninggalkan zina, meninggalkan
minum khamar, dan lainnya. Dari fi'lun dan kaffun itu ulama ushul menyampaikan
empat ruang lingkup pembagian (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, n.d.),
yaitu: Pertama, al-fi'lu as-sharih artinya yang dimintak sya’ri’ itu adalah murni

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|435



perbuatan anggota badan (al-jawarih). Seperti shalat, zakat, hajji, dan lainnya yang
memiliki perbuatan hukum murni perbuatan. Kedua, fi'lu al-lisan yaitu al-qaul
perkataan, lafaz, omongan dan pendapat/opini (Munawwir, Achmad Warson,
1997). Dalil yang dipakai oleh ulama bahwa perkataan itu termasuk perbuataan
hukum adalah firman Allah QS. Al-An’am yang artinya;
“Demikianlah (sebagaimana Kami menjadikan bagimu musuh) Kami telah
menjadikan (pula) bagi setiap nabi musuh yang terdiri atas setan-setan
(berupa) manusia dan jin. Sebagian mereka membisikkan kepada sebagian
yang lain perkataan yang indah sebagai tipuan. Seandainya Tuhanmu
menghendaki, niscaya mereka tidak akan melakukannya. Maka, tinggalkan
mereka bersama apa yang mereka ada-adakan (kebohongan).” Al-
An'am/6:112 “ (Departemen Agama, 2004).

Kedua, at-tark dalam lingkup perbuatan mukallaf maknanya adalah
meninggalkan, mengabaikan, melalaikan, membiarkan, tidak peduli, dan tidak
peduli (Munawwir, Achmad Warson, 1997). Dalil yang digunakan bahwa at-tark itu
unsur perbuatan atau objek hukum adalah Al-Qur’an surah Al-Ma’idah.

“Mengapa orang-orang alim mereka dan pendeta-pendeta mereka tidak

melarang mereka mengucapkan perkataan bohong dan memakan yang

haram? Sesungguhnya amat buruk apa yang telah mereka kerjakan”

(Departemen Agama, 2004). Jelas dalam ayat ini orang yang membiarkan

(tidak melarang) tindak kejahatan adalah termasuk unsur perbuatan yang

bisa dikenai hukum syara’.

Ketiga, al-‘azmu al-mushammim ‘ala al-fi’li (perencanaan atau keinginan
yang kokoh untuk melakukan sebuah tindakan). Dalil bahwa rencana yang kuat
termasuk bagian dari perbuatan hukum mukallaf adalah hadis Nabi Muhammad
riwayat Abi Bakrah dalam hadis sahih (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar,
n.d.);

“(Apabila dua orang muslim berjumpa dengan pedang keduanya maka yang

membunuh dan yang dibunuh masuk neraka), para sahabat bertanya, wahai

Rasulullah kalau si pembunuh kami tahu, lalu bagaimana yang terbunuh?

Nabi berkata: (sungguh dia itu berkeinginan kuat membunuh lawannya).

Secara garis besar ranah hukum syara’ (taklifi dan wadh’i) itu adalah
perbuatan yang berkaitan dengan ibadah dan mu’amalah (aktivitas yang
behubungan dengan Allah dan aktivitas yang berhubungan sesama manusia atau
makhluk). Ranah ibadah tentu berbeda dengan ranah muamalah dari sisi
keabsahan sebuah perbuatan. Suatu perbuatan dalam ranah ibadah maupun
mu’amalah dianggap sah jika sudah terpenuhi tiga hal berikut: Pertama, al-ijza’.
Maksudnya adalah melaksanakan perintah itu dengan tata laksana berdasarkan
cara yang diinginkan oleh yang memerintah (Tajuddin Abdurrahman bin Ibrahim,
1997). Artinya, ketika syarat sudah terpenuhi dan rukun sudah dilaksanakan maka
seorang mukallaf sudah dianggap keluar dan selesai dari tuntutan hukum syara’ itu
sama keadaannya antara perbuatan ibadah maupun mu’amalah. Pelaksanaan
perintah mewajibkan terjadinya al-ijza’ (Abdullah bin Umar, 2006).

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|436



Penjelasan ini mengisyaratkan bahwa rukun (sebagaimana syarat)
termasuk perbuatan hukum (mahkum fihi) sebab rukun adalah esensi dari
pemberlakuan hukum itu sendiri dan ujud hukum tergantung kepada rukun (al-
Zuhayli, 2006). Demikan penjelasan Muhammad Mustafa az-Zuhaili ketika beliau
mendefenisi rukun dengan; “Suatu ayang dihentikan kepadanya keberadaan (ujud)
hukum dan dia bagian hakekat hukum itu.” Keduanya mengandung arti yang
berbeda dari segi bahwa rukun itu adalah suatu yang berada dalam hakikat
perbuatan yang dikhitab itu dan bagian atau unsur yang mengujudkanya,
sedangkan syarat adalah suatu yang berada diluarnya dan tidak merupakan
unsurnya. Syarat itu ada berkaitan dengan rukun, dalam arti syarat yang berlaku
untuk setiap unsur yang menjadi rukun.

Kedua, muwafaqah al-amri fi zhan al-mukallaf. Untuk mengabsahkan
perbuatan hukum dimensi ibadah, ulama ushul memandang perlu dan menjadikan
persyaratan sahnya sebuah tindakan hukum yaitu sesorang memiliki sangkaan
sebelum melakukan perbuatan hukum bahwa yang dikerjakannya itu sesuai
dengan tuntutan syara’ (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999). Ketiga, isqath
al-Qadha’. Indikasi yang ketiga terhadap absahnya sebuah tindakan hukum adalah
gugur qadha’ artinya tidak ada lagi tuntutan melakukan pada kali kedua karena
sudah sahnya perbuatan pada saat pertama dilakukan (Abdul Karim bin Ali bin
Muhammad, 1999). Dipahami dari penjelasan ini bahwa seseorang yang shalat
(umpamanya) dalam sangkaannya bahwa dia suci dari hadas (sebagai salah satu
syarat shalat) setelah selesai shalat ternyata dia yakin berhadas maka shalatnya
dianggap tidak sah karena belum gugur tuntutan untuk melakukan shalat yang
dimaksud.

Berbeda dalam hal hukum syara’ versi mu’amalah (amwaliah, perkawinan,
dan pidana) sepakat ulama ushuliyyun mengatakan bahwa tidak dibutuhkan zhan
(sangkaan benarnya tindakan hukum) untuk melegalkan sebuah tindakan hukum.
Yang terpenting dan menjadikan sah tidaknya tindakan hukum syar’i dalam
dimensi mua’amalah adalah muafaqah nafsu al-amri (ketepatan sebuah perbuatan
dalam fakta tindakan) dengan hukum syara’. Ketepatan fakta itu terlihat dari
pengaruh (hasil) yang diingankan oleh syari’ dalam hal mua’amalah itu sendiri.
Dalam istilah sebagian ulama ushul tentang keabsahan tindakan dalam mu’amlah
ini ialah tarattubu ahkamiha al-maqshudah ‘alaiha (Abdul Karim bin Ali bin
Muhammad, 1999) artinya ada keterikutan hukum-hukum yang dimaksudkan
terhadap hukum itu. Seperti, memiliki sesuatu adalah tujuan dari jual beli.
Kehalalan hubungan suami istri (watha’) adalah tujuan dari sahnya nikah, dan lain-
lain bagian mu’amalah yang semuanya memiliki tujuan hukum dari keabsahan
perbuatan hukumnya.

Perbandingan Hukum Islam di Era Modern

Ushul figh, yang juga dikenal sebagai ilmu ushul al-figh, adalah cabang ilmu
dalam studi hukum Islam yang berkaitan dengan prinsip-prinsip dasar atau
metodologi dalam pengambilan hukum Islam dari sumber-sumber utama, yaitu Al-
Qur'an dan Hadis. Terdapat perbedaan antara ushul figh klasik dan modern,
meskipun garis pemisahnya tidak selalu tegas dan sering kali ada kontinuitas
dalam pengembangan ilmu ini. Secara historis, ushul Figh klasik, terutama muncul

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|437



dan dikembangkan pada masa klasik Islam, sekitar abad ke-2 hingga ke-8 Hijriyah.
Beberapa tokoh utama yang terkait dengan ushul figh klasik antara lain adalah
Imam al-Shafi'i, Imam Malik, Imam Abu Hanifah, dan Imam Ahmad ibn Hanbal
(Badriyyah & Zafi, 2020). Adapun ushul figh modern, muncul pada abad ke-19 dan
seterusnya sebagai respons terhadap perubahan sosial dan perkembangan dalam
masyarakat Islam modern. Pembaharuan ini mencakup penyesuaian metodologi
ushul figh dengan realitas kontemporer.

Terkait metodologi dan pendekatan, ushul figh klasik cnderung
mempertahankan pendekatan tradisional terhadap sumber-sumber hukum Islam,
dengan penekanan pada ijtihad (analisis hukum) dan qiyas (analogi hukum).
Sedangkan ushul figh modern lebih terbuka terhadap interpretasi baru,
metodologi ilmiah, dan pendekatan kontekstual dalam merumuskan hukum Islam.
Beberapa aliran modern menggabungkan prinsip-prinsip hukum klasik dengan
metode ilmiah dan kontekstual (Budianto et al, 2021). Begitu juga terhadap
perubahan sosial. ushul figh klasik cenderung konservatif dalam pendekatannya
terhadap perubahan sosial. Mempertahankan norma-norma yang sudah ada dan
mencari stabilitas dalam hukum Islam.Berbeda dengan ushul figh modern yang
lebih terbuka terhadap perubahan sosial dan mencoba menyesuaikan prinsip-
prinsip hukum Islam dengan dinamika masyarakat modern.

Berbicara tentang penggunaan metode ilmiah, ushul figh klasik lebih sedikit
menggunakan metode ilmiah seperti yang diterapkan dalam ilmu pengetahuan dan
filsafat modern. ushul figh modern, cenderung memasukkan metode ilmiah,
pemikiran rasional, dan pendekatan empiris dalam merumuskan hukum Islam.
Pada konteks pemahaman terhadap kemaslahatan (maslahah). Ushul figh klasik,
memperhitungkan maslahah dalam fatwa, namun dengan penekanan pada tradisi
dan norma-norma yang sudah ada (Syafieh & Anzhaikan, 2022). Ushul figh modern,
dalam beberapa kasus, lebih terbuka terhadap pemahaman yang lebih dinamis
terhadap konsep maslahah, terutama ketika menghadapi konteks sosial yang
berubah.

Meskipun berbeda, modernisasi hukum Islam memiliki dampak positifnya
tersendiri. Beberapa diantaranya; Pertama, kontekstual dan relevan. Kekuatan
Ushul figh modern sering kali berusaha untuk membuat hukum Islam lebih
kontekstual dan relevan dengan realitas masyarakat modern. Ini dapat membantu
menjawab tantangan dan perubahan yang mungkin tidak diperhatikan oleh hukum
klasik. Kedua, pendekatan interdisipliner. Kekuatan pemikiran ushul figh modern
dapat mencakup pendekatan interdisipliner, menggabungkan prinsip-prinsip
hukum Islam dengan ilmu pengetahuan, filsafat, dan metode ilmiah modern. Ini
dapat menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan terintegrasi
terhadap isu-isu kontemporer (Athief & Juwanti, 2020).

Ketiga, pemikiran terbuka dan dinamis. Kekuatan ushul figh modern sering
memberikan ruang lebih besar untuk ijtihad (analisis hukum) dan adaptasi
terhadap perubahan sosial dan perkembangan masyarakat. Hal ini dapat
menghasilkan pemikiran yang lebih dinamis dan responsif terhadap kebutuhan
zaman. Keempat, pemahaman terhadap nilai-nilai universal. Beberapa aliran ushul
figh modern mencoba menyelaraskan prinsip-prinsip hukum Islam dengan nilai-
nilai universal, seperti hak asasi manusia dan keadilan sosial (Mamnuniyatilah &
Andaryuni, 2022). Ini dapat membantu memperkuat relevansi dan penerimaan

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|438



hukum Islam di lingkungan global. Kelima, Penekanan pada kemaslahatan. Ushul
figh modern cenderung memberikan perhatian lebih pada konsep maslahah atau
kemaslahatan dalam mengambil keputusan hukum. Hal ini dapat memberikan
fleksibilitas dalam menghadapi situasi-situasi baru yang mungkin tidak secara
eksplisit diatur dalam sumber-sumber hukum klasik (Nurdin & Ridwansyah,
2020). Terakhir, penggunaan teknologi dan informasi. Ushul figh modern dapat
lebih terbuka terhadap pemanfaatan teknologi dan informasi dalam
pengembangan hukum Islam, termasuk dalam hal penelitian, komunikasi, dan
penyebaran informasi.

Kesimpulan

Hukum syara’ (Islam) dalam tataran Ilmu Ushul Figih memiliki empat
komponen yang musti ada padanya. Hakim, Hukum, Subjek Hukum, dan Objek
Hukum. Objek hukum sebagaimana pada pembahasan khusus makalah ini adalah
tindakan mukallaf atau dalam istilah Ushuliyyun mahkum fihi itu adalah fi'lu al-
mukallaf. Suatu tindakan mukallaf tidak serta merta dikenakan hukum syara’
sebelum komplit kepadanya syarat-syarat yang ditentukan. Ada beberapa syarat
yang dibuat syara’ agar seorang mukallaf itu telah dikenakan hukum syara’. Seperti,
mengetahui hakikat perbuatan dengan sempurna dan memiliki kemampuan
melakukannya. Oleh karenanya hukum syara’ tidak merambah kepada zat atau
sifat insaniah yang naluri sebab bukan dalam ranah perbuatan yang disanggupi
oleh insan itu sendiri.

Seiring berjalannya waktu, hukum Islam mengalami perubahan dan
dinamisasi hukum tergantung kebutuhan dan perubahan zaman. Pada konteks ini,
kalangan terbagi menjadi dua yaitu kaum tradisionalis dan kaum pembaharu.
Tentu saja dalam pelaksanaannya kerap meminculkan perbedaan kontroversi
sebab pisau analisisnya juga berbeda. Sebut saja seperti hukum Islam modern.
Memiliki perbedaan signifikan dalam penggalian sumber hukum. Adapun yang
paling mencolok adalah; menerima perubahan, dinamis, penggunaan teknologi
terbarukan, mengarah atau mendekati bahkan ada yang termasuk liberal. Meski
begitu, kedua perspektif ini sangat dibutuhkan, khususnya dalam menemukan
keseimbangan hukum (jalan tengah). Hukum Islam klasik tidak bisa menjawab
masalah modernitas. Hukum Islam modern tanpa kontrol klasik bisa kebablasan
dan menjadi radikal (liberal). Keduanya dibutuhkan agar menghasilkan solusi yang
ideal dan relevan.

Referensi

Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, A.-N. (1999). Al-Muahzzab fi Ushul Figh
Mugqarin.pdf. Maktabh Ar-Rusydi.

Abdullah bin Umar, A.-B. (2006). Minhaj al-Ushul ila ‘Ilmi al-Ushul. Risalah.

Al-Anshari, Z. (2016). Ghayah al-Ushul Syarh Lubb al-Ushul (Ke-2). Al-Haramain.

al-Zuhayli, M. (2006). Al-Wajiz fi Ustl al-Figh al-Islami (p. 548). Dar al Khair.

As-Subky. (n.d.). Al Ibhaj fi Syarh al-Minhaj.pdf. Dar al-Buhuts Islamiayah wa ihya’
at-Turats.

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|439



Athief, F. H. N,, & Juwanti, R. H. (2020). Court decisions on post-divorce children’s
livelihood: Islamic law analysis on their practices in Indonesia and Malaysia.
[jtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 20(2), Article 2.
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v20i2.151-173

Badriyyah, L., & Zafi, A. A. (2020). Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi,
Maliki, Syafi’'i, Dan Hambali) Dalam Paradigma Hukum Fikih. Al-Muaddib:
Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 5(1), Article 1.
https://doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.65-79

Budianto, M. R. R, Kurnia, S. F., & Galih, T. R. S. W. (2021). Perspektif Islam
Terhadap Ilmu Pengetahuan dan Teknologi. Islamika: Jurnal lImu-Ilmu
Keislaman, 21(01), Article 01.
https://doi.org/10.32939/islamika.v21i01.776

Departemen Agama. (2004). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jumanatul "Ali.

Khalid Ramadhan Hasan. (1997). Mu’jam Ushul Figh pdf. Ar-Raudhah.

Khallaf, A. W. (2010). I[Imu Ushul Figh (ke-2). Dar at-Turats.

Mamnuniyatilah, M., & Andaryuni, L. (2022). Hukum Keluarga di Tunisia: Sebuah
Studi Kepustakaan. Jurnal Tana Mana, 3(2), Article 2.
https://doi.org/10.33648/jtm.v3i2.321

Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, A.-S. (n.d.). Muzakkirah fi Ushul al-
Figh.pdf ('Athiah Muhammad Salim, Ed.). Maktabh al-’Ulum wa al-Hikam.

Muhammad Khudhri Bik. (1969). Ushul Figh Pdf. Maktab at-Tijariyah al-Kubra.

Muhammad Sulaiman, A.-A. (1984). Al-Wadhih fi Ushul Figh (Kedua). Dar as-
Salafiayyah.

Munawwir, Achmad Warson. (1997). Kamus Al-Munawwir. ustaka Progressif.

Nurdin, R., & Ridwansyah, M. (2020). Aceh, Qanun and National Law: Study on
Legal Development Orientation. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan
Hukum Islam, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.22373/sjhk.v4i1.6416

Shafwan bin Adnan, D. (n.d.). Qawa’id Ushul al-Fiqh.pdf. Dar al-Ashimah.

Syafieh, S., & Anzhaikan, M. (2022). The Moderate Islam and Its Influence on
Religious Diversity in Indonesia. ESENSIA: Jurnal l[Imu-Ilmu Ushuluddin,
23(2), Article 2. https://doi.org/10.14421/esensia.v23i2.3262

Tajuddin Abdurrahman bin Ibrahim, al-F. (1997). Syarah al-Waraqat pdf. Dar al-
Basya'ir al-Islamiyyah.

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum...|440



