
 

JURISPRUDENSI 
Jurnal Ilmu Syari’ah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

https://doi.org/10.32505/jurisprudensi.v15i2.7323 
Vol. 15 No. 2 (Juli-Desember 2023): 428-440 

 

Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|428 

 

 

Potret Objek Hukum Islam; Tinjauan Klasik Dan Kontemporer 
 
 

Umma Abidin  
UIN Sumatera Utara, Medan, Indonesia 

ummaabidin0812@gmail.com 
 

Faisar Ananda Arfa 
UIN Sumatera Utara, Medan, Indonesia 

faisarananda@gmail.com 
 
 

Abstract 

This paper looks at the object of law from the perspective of Islamic law the 
concept of ushul fiqih (Islamic legal philosophy). This study is based on an in-
depth study of Islamic law sources oriented towards ushul fiqih. The method used 
is literature with a data collection system to mix sources that study the science 
of ushul fiqih, from classical books to mutaakhir books. From the results of the 
author's search that the object of the law is the act or action of a person who is 
already mukallaf (legally capable). However, it depends largely on the condition 
that the deeds of a mukallaf be considered as a legal object or not.  The main 
condition is that a person knows exactly about the deed from the side of the law 
and the method of its execution. Besides that, there is an element of ability and 
intentionality when doing so. The object of law is not limited to mere action but 
rather that everything related to deeds, utterances, neglects, and also azam 
(strong desires that are in mind). 
 
Keyword: Object of Law, Islamic law, Ushul Fiqh 

 

 

Abstrak 

Tulisan ini melihat objek hukum dari kacamata hukum Islam konsep ushul 
fiqih (filsafat hukum Islam). Kajian ini berdasarkan telaah mendalam dari 
sumber-sumber hukum Islam yang berorientasi ushul fiqih. Metode yang 
digunakan adalah kepustakaan dengan sistem pengumpulan data meracik 
sumber-sumber yang mengkaji ilmu ushul fiqih, dari buku klasik sampai buku 
mutaakhir. Dari hasil penelusuran penulis bahwa objek hukum itu adalah 
perbuatan atau tindakan seorang yang sudah mukallaf (cakap hukum). Namun 
sangat bergantung kepada syarat tentang perbuatan seorang mukallaf itu 
dianggap sebagai objek hukum atau tidak.  Syarat utamanya adalah seseorang 
itu mengetahui secara persis tentang perbuatan itu dari sisi hukum dan 
metode pelaksanaannya. Disamping itu ada unsur kesanggupan dan 
kesengajaan pada saat melakukannya. Objek hukum tidak terbatas hanya pada 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|429 

 

 

tindakan belaka tetapi lebih dari itu bahwa segala yang berkaitan dengan 
perbuatan, ucapan, pembiaran, dan maupun azam (keinginan kuat yang ada 
dalam pikiran). 
 
Kata Kunci: Objek Hukum, Hukum Islam, Ushul Fiqih 
 
 
 

Pendahuluan  
Allah Swt melalui lisan para rasul-Nya menurunkan syari’ah pada setiap 

dekade keummatan sejak Nabi Adam As sampai kepada Nabi Muhammad Saw. 
Syariat Islam yang sampai kepada kita dibawa Nabi Muhammad Saw sebagai 
syariat terakhir yang diturunkan Allah merupakan kesempurnaan syariat secara 
mutlak yang tidak ada lagi syariat pasca syariat Islam yang dibawa Rasulullah. 
Dasarnya adalah wahyu (al-Qur’an) yang kemudian Rasul menterjemahkan dalam 
kehidupan melalui perkataan, perbuatan, dan atau ketetapan Rasul SAW. Maka 
jadilah Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber hukum dalam Islam. 

Pemahaman syariat secara benar agar sesuai segala aktivitas kemanusiaan 
dengan kehendak Allah Swt suatu niscaya untuk dilakukan oleh setiap insan 
mukallaf. Sebab, penilaian Tuhan terhadap anugrah kehidupan adalah orang yang 
paling baik aktivitasnya. Disinilah fungsi hukum syara’ yang diantaranya adalah 
tanzhim al-hayah yakni mengatur tata cara kehidupan yang baik. Ilmu Ushul Fiqh 
sebagai salah satu metodologi terhadap pemahaman secara komprehensip hukum 
syara’ - di samping ilmu-ilmu lain- menjadi urgen untuk dibahas dan dikaji secara 
tuntas dan mendalam oleh manusia mukallaf. Salah satu bahasan yang sangat 
penting adalah objek hukum atau istilah lain perbuatan hukum yang dalam 
terminologi Ushul Fiqih mahkum fih.  

Pertama, hukum Syara’. Para ulama ushul hampir sepakat bahwa kajian dan 
pembahasan dalam hukum syara’ itu berkisar pada siapa al-hakim (pembuat 
hukum), apa itu al-hukm (hukum) itu sendiri, siapa subjek hukum atau pelaku 
hukum (mahkum ‘alaih), dan apa itu objek hukum atau perbuatan hukum yang 
istilah ushul fiqihnya mahkum fihi dan ada juga yang menyebut istilah mahkum bihi. 
Al-Hakim atau pembuat hokum dalam hukum syara’ memiliki dua terminologi. 
Pertama, Al-Hakim dengan makna wadhi’u al-ahkam wa mustabbituha wa 
munsyi’uha wa mashdaruha yang meletakkan hukum, menetapkan, menciptakan 
serta sumber hukum (al-Zuhaylī, 2006). sebagaimana diungkap oleh Mushtafa al-
Zuhaili. Sementara Al-Khallaf menyebutkan dengan man shadara ‘anhu al-hukmu 
atau muncul hukum darinya (Khallaf, 2010).  

Al-Hakim dengan pengertian ini tidak ada perselisihan di kalangan ulama 
muslimin bahwa al Hakim adalah Allah SWT. Al-Khallaf menyebut dengan redaksi, 
tidak ada perbedaan dalam kalangan ulama sesungguhnya sumber segala hukum 
syara’ bagi semua perbuatan hukum mukallaf itu adalah Allah SWT baik secara 
langsung dari Nas-nas yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw.  maupun 
melalui ijtihad para ulama berdasarkan dalil-dalil yang disyariatkan untuk 
mengeluarkan hukum (istibath ahkam) dari dalil-dalil itu. Ungkapan yang terkenal 
di kalangan ulama ushul la hukma illa lillah (Khallaf, 2010). 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|430 

 

 

Selanjutnya, Al-Hakim dengan defenisi al-ladzi yudriku al-ahkama wa  
yuzhiruha wa yu’rifuha wa yuksyifu ‘anha yaitu orang yang memahamkan hukum, 
menjelaskan, dan memperkenalkannya serta  mengungkap sesuatu dari hukum itu 
(al-Zuhaylī, 2006). Al-Hakim dengan makna kedua ini terjadi perbedaan ulama 
ushul sebagaimana diungkap oleh Musthafa Al-Zuhaili. Adapun kondisi setelah 
diutusnya Nabi Muhammad SAW sebagai Rasulullah maka al-hakim adalah syara’ 
yang dengannya Nabi Muhammad SAW hadir membawa risalah syara’ itu. Ada yang 
langsung menybutkan bahwa mu’arrif ahkam adalah para rasul yang kepadanya 
diturunkan syara’ itu untuk disampaikan kepada manusia (Muhammad Khudhri 
Bik, 1969). Sementara kondisi pra kedatangan risalah Nabi Muhammad SAW al-
Hakim syara’ itu adalah akal menurut Mu’tazilah dan hukum itu tidak terbuka dan 
masih berstatus dihentikan  (mauquf) menurut Ahlussunnah wal Jama’ah (al-
Zuhaylī, 2006). 

Ketika disepakati bahwa hakikat hakim adalah Allah Swt. dengan makna 
Dialah yang melahirkan, menetapkan dan  sumber hukum, maka muncul  
terminologi hukum syara’ sebagai ketentuan Allah SWT (sebagai al-hakim atau asy-
syari’) terhadap  perbuatan mukallaf sebagai tuntutan atau pilihan, dan atau 
kondisi (Khallaf, 2010). Hukum yang ditetapkan Allah terhadap perbuatan hukum 
orang mukallaf itu mayoritas ulama ushul membaginya dengan dua aspek hukum. 
Pertama, aspek hukum taklifi atau ahkam at-taklifiyyah, yaitu pembebanan hukum 
secara mutlak terhadap perbuatan mukallaf itu sendiri.  Dalam hukum ini 
mayoritas ulama mengemukakan ahkam  khamsah (hukum lima), yaitu wajib, 
sunnah, haram, makruh dan mubah (Muhammad Sulaiman, 1984).   

Selanjutnya, hukum wadh’i yaitu hukum yang mengitari hukum taklifi. 
Hukum wadh’iyyah artinya hukum yang diletakkan dan ditempatkan Allah Swt 
sebagai indikasi keberlakuan hukum taklifi. Secara sederhana bisa dirunut bahwa 
keberlangsungan hukum taklifi tergantung terhadap hukum wadh’i. Hukum yang 
Allah tetapkan dalam hukum wadh’i ini para ulama juga menyebutnya ahkamul 
khamsah yaitu, sebab, syarat, mani’, ‘azimah dan rukhshah, serta sah dan batal. Ada 
juga sebagian kalangan ulama ushul yang membedakan bahasan hukum ‘azimah 
dan rukhsah serta memisahkan kajian sah dan batal atau fasad itu. Sehingga dalam 
pandangan kelompok ini hukum wadh’i itu mencakup tujuh hukum (ahkam as-
sab’ah). Allah Swt adalah al-hakim maka peruntukan hukum yang dibuat Allah SWT 
adalah untuk manusia atau insan mukallaf. Karena itu pelaku hukum atau subjek 
hukum dalam istilah ushul fiqih disebut mahkum ‘alaih adalah manusia mukallaf 
yaitu manusia yang baligh dan aqil secara umum dan fahm dan rusyd dalam subjek 
hukum tertentu. Jadi subjek hukum taklifi adalah mutlak manusia itu sendiri 
semantara untuk subjek hukum wadh’i tidak mutlak kepada manusia. 

Rukun atau komposisi hukum syara’ yang terakhir dan inilah fokus kajian 
dalam tulisan ini adalah objek hukum atau perbuatan hukum yang dalam istilah 
ushul fiqih adalah mahkum fihi. Perbuatan hukum atau objek hukum (istilah dalam 
hukum positif Indonesia) digunakan dengan term mahkum fihi dalam kajian Ushul 
Fiqih.  Patut untuk dibahas pertama sekali adalah tentang istilah yang digunakan 
oleh para ulama Ushul untuk menggambarkan perbuatan hukum atau objek hukum 
itu sendiri. Kenapa demikian, sebab ada empat istilah yang dimunculkan para ahli 
ushul dalam karya mereka, yaitu mahkum fihi, ma’mur bihi, mahkum bihi, dan 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|431 

 

 

mukallaf bih yang semuanya berorientasi kepada objek hukum walaupun ada 
perbedaan pemakaian bahasa itu.  

 
 

Tinjauan Pustaka 
Kajian tentang Hukum Islam bukanlah diskursus terbaru. Bahkan literatur 

klasik sudah sangat banyak yang membahasnya. Muhammad Khudhri Bik dengan 
bukunya Ushul Fiqih (Muhammad Khudhri Bik, 1969). Abdul Wahhab Khallaf  
dalam bukunya Ilmu Ushul al-Fiqh, Muhammad Sulaiman Al-Asyqar dalam bukunya  
Al-Wadhih fi Ushul al-Fiqh (Muhammad Sulaiman, 1984), dan ada Muhammad 
Mustafa az-Zuhaili dalam karyanya Al-Wajiz fi Ushul al-Fiqhi al-Islami (al-Zuhaylī, 
2006) mereka semua menggunakan istilah mahkum fih. Sementara Imam al-
Juwaini  yang masyhur dengan  Imam Haramain dalam karyanya Al-Waraqat yang 
disyarah Ibnu al-Firkah as-Syafi’i  menggunakan istilah ma’mur bih (Tajuddin 
Abdurrahman bin Ibrahim, 1997) (yang diperintahkan dengannya) untuk 
perbuatan hukum walaupun secara leterlek tidak masuk di dalamnya hukum 
munha ‘anhu (sesuatu yang dilarang) haram dan makruh.  Sebagian ulama ushul 
menggunakan istilah mahkum bih untuk menggambarkan perbuatan hukum. 
Seperti  Imam  Al-Baidhawi dalam karyanya Minhaj al-Wushul ila Ilm al-Ushul 
(Abdullah bin Umar, 2006), dan Imam As-Subky dalam bukunya Al-Ibhaj fi Syarh 
al-Minhaj (As-Subky, n.d.) keduanya memakai term mahkum bihi. 

Disisi lain, ada juga yang menggunakan mukallaf bih mendeskripsikan 
perbuatan hukum seperti  dalam kitab Qawa’id Ushul al-Fiqh oleh Dr. Shafwan 
Dawudi (Shafwan bin Adnan, n.d.). Al-Muhazzab fi Ilmi Ushul al-Fiqhi al-Muqarin 
Prof. Dr. Abdul Karim an-Namlah (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999). 
Muzakkirah fi Ushul al-Fiqh disusun oleh Muhammad Amin Asy-Syinqithi juga 
menggunakan istilah mukallaf bih (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, 
n.d.) untuk menjelaskan perbuatan hukum. Keempat istilah itu hemat penulis 
adalah perbedaan ungkapan saja tetapi secara makna semuanya satu yakni 
perbuatan hukum mukallaf, disebut dalam ilmu mantiq lafazh taraduf berbeda 
dalam ungkapan bersatu dalam terminologi.  

Prinsip ilmiah kebahasaan yang perlu dipelajari sebetulnya adalah istilah 
mahkum fihi dan mahkum bihi. Kedua redaksi itu dipakai oleh ahli hukum syara’ 
atau ahli ushul. Yang mana keduanya lebih tepat untk menggambarkan istilah objek 
hukum atau perbuatan hukum. Penulis lebih condong dengan istilah mahkum fih 
dari pada mahkum bih, karena terma itu memang berbeda secara prinsip lughawi 
(kebahasaan). Keduanya menggunakan kalimat huruf jar/khafdh yaitu fi dan ba’ 
pada kalimat pelangkap mahkum yang memiliki makna berbeda tentunya. Dalam 
Mu’jam Ushul al-Fiqh Khalid Ramadhan Hasan menjelaskan bahwa mahkum bih 
adalah sifat yang dibedakan dengan sifat itu terhadap sesuatu yang dituntut oleh 
mukallif (pembeban hukum) baik tuntutan itu untuk melakukan perbuatan atau 
pun meninggalkan suatu perbuatan, seperti kewajiban (ijab), kesunnahan (nadab), 
keharaman (hirmah), kemakruhan (kirahah), dan kebolehan (ibahah).  

Jadi, mahkum bih adalah sifat terhadap perbuatan mukallaf yang disifati 
dengan satu sifat seperti yang telah dijelaskan di atas.  Sedangkan term mahkum fih 
adalah perbuatan mukallaf baik melakukan atau meninggalkan perbuatan di mana 
terhadap perbuatan –perbuatan itu disematkan hukum syara’ oleh Syari’ (Khalid 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|432 

 

 

Ramadhan Hasan, 1997). Perbedaan pemakaian kedua istilah itu disahuti positif 
oleh Mustafa Zuhaili. Beliau mengatakan perbedaan itu muncul karena perbuatan 
mukallaf itu pada dasarnya disifati dengan perintah atau larangan. Namun 
penggunaan redaksi mahkum fih lebih dekat kepada pemahaman tentang 
perbuatan hukum mukallaf karena as-Syari’ tidak menghukum mukallaf tetapi 
perbuatan mukallaf itu yang dihukumkan dengan wajib atau dengan haram (al-
Zuhaylī, 2006).  

Berdasarkan literasi di atas, menunjukkan bahwa term hukum Islam atau 
hukum fiqh secara umum membahas permasalahan-permasalahan klasik di 
masanya. Tidak ada literasi di atas yang membandingkan antara potret hukum 
islam dengan masa modern sebagaimana yang penulis sajikan. Hal tersebut 
menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki gap penelitian dan dimensi noveltinya.  

 
 

Metodologi Penelitian 
Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan kualitatif. 

Metodologi yang digunakan adalah studi analisis deskriptif dan studi komparatif. 
Studi analisis dilakukan terhadap kajian-kajian hukum dan sumber-sumber hukum 
yang sifatnya terkondensasi dengan berbagai referensi klasik. Studi komparatif 
dilakukan untuk melihat persamaan dan perbedaan hukum Islam dalam pandangan 
klasik dan modern. Sumber primer dalam penelitian ini adalah referensi klasik 
khususnya kitab-kitab ushul fiqh yang populer di masanya. Adapun sumber 
sekunder adalah jurnal ilmiah yang relevan dan dekat dengan variabel judul penulis. 
Proses penyusunan artikel dilakukan secara induktif (umum ke khusus), penulis 
juga melakukan triangulasi data guna menguji keabsahan dan validitas data. 

 
 

Terminologi Mahkum Fih 
Kalimat Mahkum fihi yang menjadi satu istilah dalam bahasan hukum syar’i 

itu terdiri dari susunan kata mahkum, fi, dan hi.  Mahkum adalah isim maf’ul (kata 
benda objek) pecahan dari kata hukmun. Makna lughawiyyahnya yang dihukumkan 
atau diputuskan. Kemudia kata fi (huruf jar) makna utamanya adalah az- zharfiah 
(Al-Anshari, 2016) artinya pada, keadaan dan atau tempat. Hi adalah isim dhamir 
(kata ganti) berarti dia. Maka, secara harfiah atau etimologi mahkum fihi adalah 
yang dihukumkan atau diputuskan padanya. Defenisi mahkum fihi secara 
terminologi hukum syara’ kalangan ulama ushul memakai redaksi yang hampir 
bersamaan dan semuanya berorientasi kepada perbuatan mukallaf. Seperti yang 
sudah dijelaskan di atas, bahwa hukum syara’ adalah Khitab Allah SWT yang 
berkaitan dengan perbuatan mukallaf yang berarti khitab (hukum) itu punya objek 
tempat. Tempat bersandarnya itu adalah perbuatan mukallaf.  

Muhammad Mustafa az-Zuhaili dan Abdul Wahhab Khallaf mengemukakan 
denagn redaksi yang persis sama;  "فـعــل المكلــف الذي تعلــق به خــطاب الشارع " artinya perbuatan 

mukallaf yang berkaitan dengannya putusan (khitab)  Syari’ (al-Zuhaylī, 2006). At-
Taklif (pembebanan) itu terfokus kepada perbuatan manusia. Inilah konsep yang 
populer di ranah ushul disematkan hukum iqtidha’ (wajib, atau haram, sunnah, 
makruh), atau takhyir (pilihan) dan atau wadh’i; adakalanya perbuatan itu menjadi 
sebab,  syarat, dan atau mani’. Jadi, baik hukum taklifi maupun hukum wadh’i semua 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|433 

 

 

berorintasi kepada perbuatan manusia yang mukallaf. Walaupun dalam tataran 
hukum wadh’i perbuatan insan itu terkadang ada yang secara langsung dan tidak 
langsung mubasyarah wa ghair al-mubasyarah (al-Zuhaylī, 2006).  

Contoh-contoh perbuatan hukum yang berkenaan dengan hukum taklifi dan 
wadh’I dalam Nash (Al-Qur’an Hadis): Pertama, QS Al-Mai’dah:35. Hukum wajib 
yang berkaitan dengan perbuatan manusia pada ayat ini adalah menunaikan 
transaksi. Kedua, QS. Al-Baqarah: Hukum sunnat yang berkaitan dengan perbuatan 
manusia. Ketiga, QS. Al-An’am: 15. Adapun hukum haram yang berkaitan dengan 
perbuatan manusia dalam ayat ini adalah membunuh. Keempat, QS. Al-Baqarah: 
267. Membelanjakan harta yang kotor adalah perbuatan manusia yang dihukumi 
makruh. Kelima, QS. Al-Jumu’ah: 10. Adalah perbuatan manusia bertebaran di muka 
bumi usai shalat dalam ayat ini dihukum mubah. Keenam, QS. Al-Baqarah: 178. 
Membunuh pada ayat ini lahir dari perbuatan seseorang menjadi hukum sebab 
atau faktor adanya hukum qisas. 

Ketujuh, QS. Al-Mai’dah: 6. wudhu’ dalam ayat ini adalah perbuatan insan 
mukallaf yang murapakan syarat bagi shalat. Kedelapan, Hadis Nabi SAW riwayat 
Abu Daud, Malik, dan Ahmad. Adalah membunuh dalam hadis ini termasuk 
perbuatan manusia yang dia menjadi mani’ (penghalang) kepadanya kewarisan (al-
Zuhaylī, 2006). Kedelapan, QS. Al-Baqarah: 173. Perbuatan mukallaf dalam ayat ini  
memakan makanan yang diharamkan Allah dalam keadaan terpaksa tidak 
dikenakan sanki keharaman (Khallaf, 2010). Ini salah satu contoh dari macam-
macam hukum rukhshah (keringanan). Kesembilan, QS. Al Baqarah: 173. Jadi 
keharaman memakan bangkai, darah, daging babi, dan yang disembih kepada 
selain Allah dalam ayat ini adalah perbuatan manusia yang hukumnya ‘azimah 
(tetap) selama tidak ada dalil syar’i yang membolehkannya (Abdul Karim bin Ali 
bin Muhammad, 1999). Berkaitan dengan hukum sah dan fasad atau batal sebagai 
hukum wadh’i, maka hukum ini diketahui sebagai penentu keberadaan sebuah 
perbuatan apakah sesuai hukum atau berlawanan dengan hukum.  

Oleh karena itu, ada beberapa kaedah yang muncul yang diutarakan oleh 
Muhammad Sulaiman al-Asyqar berkaitan dengan  perbuatan mukallaf yang 
dianggap tidak sebagai objek hokum (Muhammad Sulaiman, 1984), di antaranya: 
Pertama, Az-Zawat (diri atau esensi) dari segala sesuatu tidak ada perbuatan 
hukum di dalamya. Seperti firman Allah SWT QS. Al-Ma’idah 5:3. Jadi keharaman 
itu tidak terletak pada zat bangkai dan darah tetapi keharaman itu pada perbuatan 
manusia yang ditentukan berkaitan dengan bangkai dan darah. Kedua, Zat al-insan. 
Esensi atau diri manusia tidak ada perbuatan hukum padanya. Yang dibebani 
hukum adalah perbuatan yang berkaitan dengan manusia seperti bersuci dan 
menutup aurat, atau yang muncul dari esensi insan seperti shalat, puasa, dan yang 
lainnya. 

Ketiga, Al-Umur al-fithriyyah. Sifat kemanusiaan (bawaan) di luar kemampuan 
manusia tidak masuk dalam wilayah perbuatan hukum manusia mukallaf. Seperti, 
perbuatan reflek ketika marah. Rasa takut ketika kegelapan. Merah padam muka 
ketia perasaan malu. Rasa Cinta dan tidak suka, hitam, putih, tinggi dan lainnya 
yang memang bukan kewenangan manusia. Ini semua tidak masuk dalam ruang 
perbuatan hukum seorang mukallaf (al-Zuhaylī, 2006). 

 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|434 

 

 

Syarat-syarat Mahkum Fih 
Untuk menentukan apakah seseorang dikenai beban hukum terhadap suatu 

perbuatan, amat tergantung pada apakah perbuatannya ini telah memenuhi 
kualifikasi sebagai perbuatan hukum. Ada beberapa syarat yang mengabsahkan 
sebuah perbuatan mukallaf dikenakan objek suatu hukum, baik itu hukum taklifi 
maupun hukum wadh’i. Dirangkum dari berbagai sumber terdapat bahwa syarat 
perbuatan hukum itu minimal empat syarat. Pertama, al- fi’lu ma’lumun li al-
mukallaf ilman tam mukallaf. Mengetahui secara sempurna perbuatan yang akan 
dilakukan, sehingga tujuannya dapat di tangkap dengan jelas dan dapat ia lakukan. 
Seorang mukallaf tidak dituntut untuk mendirikan salat, membayar zakat, 
mengerjakan haji dan lainnya, tanpa mengetahui secara baik hukum Allah yang 
terkait dengan perbuatan itu. Pengetahuan mukallaf terhadap hukum perbuatan 
itu harus dibarengi dengan pengetahuannya tentang rukun, syarat, dan kaifiyatnya. 
Oleh sebab itu, usuliyyun menetapkan bahwa nas (ayat dan hadis) yang bersifat 
mujmal (global) tidak dapat menjadi dasar taklif. Adapun sebelum tahu maka tidak 
ada keterkaitan hukum dengan perbuatan seseorang itu. Dengan demikian, tidak 
ada tuntutan untuk melakukan atau pun meninggalkan dan andaikan pun 
dilakukan atau ditinggalkan  juga tidak berhak mendapatkan efek dari tuntutan itu 
(al-Zuhaylī, 2006). 

Kedua, al-fi’lu ma’lumun min qibali allah mukallaf. Mengetahui dengan baik 
sumber taklif yang akan ia perbuat. Perbuatan itu diketahui berasal dari dzat yang 
mempunyai kewenangan untuk memberikan taklif. Sebab dengan pengetahuan ini 
seseorang akan mampu mengarahkan kehendak untuk melaksanakannya. Yang 
perlu diperhatikan dalam masalah ini adalah mengenai pengetahuan. Pengetahuan 
yang dimaksud adalah imkan al-Ilm (kemungkinan untuk mengetahui) bukan 
pengetahuan secara praktis. Artinya, ketika seorang itu telah mencapai taraf 
berakal dan mampu memahami hukum-huum syar’i dengan sendiri atau dengan 
cara bertanya pada ahlinya,  maka ia telah dianggap sebagai orang yang 
mengetahui apa yang ditaklifkan kepadanya (Muhammad Khudhri Bik, 1969). 

Ketiga, al-fi’lu maqdurun li al-mukallafi. Perbuatan tersebut harus bersifat 
mungkin untuk dilaksanakan atau ditinggalkan. Mayoritas ulama menyatakan 
bahwa taklif itu tidak sah jika berupa perbuatan yang mustahil untuk dikerjakan, 
seperti mengharuskan untuk melaksanakan dua hal yang saling bertentangan, 
mewajibkan dan melarang dalam satu waktu, mengharuskan manusia untuk 
terbang, dan lain sebagainya. Meski demikian, ada kelompok ulama yang 
memperbolehkan taklif pada perbuatan yang mustahil. Pendapat ini dipegangi 
oleh ulama-ulama dari kalangan Asy’ariyah. Mereka mengajukan hujjah andaikan 
taklif terhadap hal yang mustahil itu tidak diperbolehkan maka tidak akan pernah 
terjadi, sementara kenyataannya taklif itu telah terjadi, seperti pada kasus taklif 
yang diberikan pada Abu Jahal untuk beriman dan membenarkan risalah rasul. 
Dalam hal ini Allah telah mengetahui bahwa Abu jahal tidak akan pernah beriman. 
Pendapat ini disanggah jumhur bahwa maskipun pada kenyataannya Abu Jahal 
tidak beriman, namun taklif tersebut sebenarnya masih bersifat mungkin dan tidak 
mustahil bagi Abu Jahal (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999). 

Berkenaan dengan syarat ke tiga ini ulama ushul berpandangan bahwa 
muqaddimah wajib (pra hukum kewajiban) itu terbagi dua. Pertama, muqaddimah 
wujub yaitu yang terhenti tanggungan kewajiban diatasnya. Seperti, masuk waktu 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|435 

 

 

sebagai sebab kewajiban shalat. Mampu (istitha’ah) syarat wajib haji. Perkara ini 
tidak menjadi kewajiban hukum bagi mukallaf karena dia bukan kekuasaan atau 
bukan perbuatan mukallaf. Kedua, muqaddimah wujud maksudnya ialah terhenti 
esensi kewajiban diatasnya, seperti wudhu’ sebagai syarat shalat. Jumhur ulama 
ushul mengatakan ada kewajiban perbuatan hukum bagi mukallaf dalam 
muqaddimah wujud baik dia sebagai sebab ataupun syarat (Tajuddin 
Abdurrahman bin Ibrahim, 1997). 

Dari syarat ketiga ini juga, muncul persoalan lain yang dikemukakan para 
ulama ushul fiqh yaitu masalah masyaqqah (kesulitan) dalam taklif. Apakah boleh 
ditetapkan taklif terhadap amalan yang mengandung masyaqqah? Dalam hal ini 
para ulama ushul fiqh membagi masyaqqah terhadap dua bentuk, yaitu masyaqqah 
mu’taddah (kesulitan biasa dan dapat diduga) dan masyaqqah ghair 
mu’taddah (kesulitan di luar kebiasaan dan sulit diduga). Adapun penjabarannya 
sebagai berikut; Masyaqqah mu’taddah (al-Zuhaylī, 2006). Adalah kesulitan yang 
bisa diatasi oleh manusia tanpa membawa kemudlaratan 
baginya. Masyaqqah sepaerti ini tidak dihilangkan oleh syara’ dari manusia dan hal 
ini bisa terjadi, karena seluruh perbuatan (amalan) dalam kehidupan ini tidak 
terlepas dari kesulitan tersebut. Misalnya, mengerjakan shalat itu bisa melelahkan 
badan. Kesulitan seperti ini, menurut para ahli ushul fiqh, berfungsi sebagai ujian 
terhadap kepatuhan dan ketaatan seorang hamba dalam menjalankan taklif syara. 
Dengan demikian, masyaqqah separti ini tidak bisa menghalangi seseorang untuk 
melaksanakan taklif syara. 

Selanjutnya, masyaqqah ghair mu’taddah, (al-Zuhaylī, 2006). Adalah suatu 
kesulitan yang biasanya tidak mampu diatasi oleh manusia, karena bisa 
mengancam jiwa, mengacaukan sistem kehidupan manusia, baik secara pribadi 
maupun masyarakat, serta pada umumnya kesulitan seperti ini dapat menghalangi 
perbuatan yang bermanfaat. Kesulitan seperti ini pun, menurut ulama ushul fiqh, 
secara logika, dapat diterima sekalipun dalam kenyataannya tidak pernah terjadi, 
karena Allah sendiri tidak bertujuan menurunkan taklif-Nya untuk memberikan 
kesulitan bagi manusia. Misalnya, Allah tidak pernah memerintahkan hamba-Nya 
untuk berpuasa siang dan malam. 

Ketiga, al-fi’lu hashilun bi kasbi al-mukallafi. Perbuatan tersebut adalah hasil 
dari upaya seorang mukallaf itu sendiri. Oleh karena itu, tidak berlaku suatu 
perbuatan hukum dengan usaha atau perbuatan orang lain. Argumenatsi yang 
dibangun berdasarkan QS. Al-Isra’: 15 yang artinya: “Dan seseorang yang berdosa 
tidak akan memikul dosa orang lain,” dan QS. An-Najm: 39 yang artinya; “Dan 
bahwasanya seorang manusia tiada memperoleh selain apa yang telah 
diusahaknnya.” (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999). 

 
 

Ruang Lingkup Perbuatan Hukum 
Af’al al-mukallaf (perbuatan mukallaf) dalam lingkup mahkum fihi (objek 

hukum) terdiri dari perbuatan itu sendiri (fi’lun) seperti shalat dan menahan diri 
atau menghentikan (kaffun) seperti puasa, meninggalkan zina, meninggalkan 
minum khamar, dan lainnya. Dari fi’lun dan kaffun itu ulama ushul menyampaikan  
empat ruang lingkup pembagian (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, n.d.), 
yaitu: Pertama, al-fi’lu as-sharih artinya yang dimintak sya’ri’ itu adalah murni 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|436 

 

 

perbuatan anggota badan (al-jawarih). Seperti shalat, zakat, hajji, dan lainnya yang 
memiliki perbuatan hukum murni perbuatan. Kedua, fi’lu al-lisan yaitu al-qaul 
perkataan, lafaz, omongan dan pendapat/opini (Munawwir, Achmad Warson, 
1997). Dalil yang dipakai oleh ulama bahwa perkataan itu termasuk perbuataan 
hukum adalah firman Allah QS. Al-An’am yang artinya;  

“Demikianlah (sebagaimana Kami menjadikan bagimu musuh) Kami telah 
menjadikan (pula) bagi setiap nabi musuh yang terdiri atas setan-setan 
(berupa) manusia dan jin. Sebagian mereka membisikkan kepada sebagian 
yang lain perkataan yang indah sebagai tipuan. Seandainya Tuhanmu 
menghendaki, niscaya mereka tidak akan melakukannya. Maka, tinggalkan 
mereka bersama apa yang mereka ada-adakan (kebohongan).” Al-
An'am/6:112 “ (Departemen Agama, 2004). 

Kedua, at-tark dalam lingkup perbuatan mukallaf maknanya adalah 
meninggalkan, mengabaikan, melalaikan, membiarkan, tidak peduli, dan tidak 
peduli (Munawwir, Achmad Warson, 1997). Dalil yang digunakan bahwa at-tark itu 
unsur perbuatan atau objek hukum adalah Al-Qur’an surah Al-Ma’idah. 

“Mengapa orang-orang alim mereka dan pendeta-pendeta mereka tidak 
melarang mereka mengucapkan perkataan bohong dan memakan yang 
haram? Sesungguhnya amat buruk apa yang telah mereka kerjakan” 
(Departemen Agama, 2004). Jelas dalam ayat ini orang yang membiarkan 
(tidak melarang) tindak kejahatan adalah termasuk unsur perbuatan yang 
bisa dikenai hukum syara’.  
 
Ketiga, al-‘azmu al-mushammim ‘ala al-fi’li (perencanaan atau keinginan 

yang kokoh untuk melakukan sebuah tindakan). Dalil bahwa rencana yang kuat 
termasuk bagian dari perbuatan hukum mukallaf adalah hadis Nabi Muhammad 
riwayat Abi Bakrah dalam hadis sahih (Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, 
n.d.); 

“(Apabila dua orang muslim berjumpa dengan pedang keduanya maka yang 
membunuh dan yang dibunuh masuk neraka), para sahabat bertanya, wahai 
Rasulullah kalau si pembunuh kami tahu, lalu bagaimana yang terbunuh? 
Nabi berkata: (sungguh dia itu berkeinginan kuat membunuh lawannya). 
 
Secara garis besar ranah hukum syara’ (taklifi dan wadh’i) itu adalah 

perbuatan yang berkaitan dengan ibadah dan mu’amalah (aktivitas yang 
behubungan dengan Allah dan aktivitas yang berhubungan sesama manusia atau 
makhluk). Ranah ibadah tentu berbeda dengan ranah muamalah dari sisi 
keabsahan sebuah perbuatan. Suatu perbuatan dalam ranah ibadah maupun 
mu’amalah dianggap sah jika sudah terpenuhi tiga hal berikut: Pertama, al-ijza’.  
Maksudnya adalah melaksanakan perintah itu dengan tata laksana berdasarkan 
cara yang diinginkan oleh yang memerintah (Tajuddin Abdurrahman bin Ibrahim, 
1997). Artinya, ketika syarat sudah terpenuhi dan rukun sudah dilaksanakan maka 
seorang mukallaf sudah dianggap keluar dan selesai dari tuntutan hukum syara’ itu 
sama keadaannya antara perbuatan ibadah maupun mu’amalah. Pelaksanaan 
perintah mewajibkan terjadinya al-ijza’ (Abdullah bin Umar, 2006).   



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|437 

 

 

Penjelasan ini mengisyaratkan bahwa rukun (sebagaimana syarat) 
termasuk perbuatan hukum (mahkum fihi) sebab rukun adalah esensi dari 
pemberlakuan hukum itu sendiri dan ujud hukum tergantung kepada rukun (al-
Zuhaylī, 2006).  Demikan penjelasan Muhammad Mustafa az-Zuhaili ketika beliau 
mendefenisi rukun dengan; “Suatu ayang dihentikan kepadanya keberadaan (ujud) 
hukum dan dia bagian hakekat hukum itu.” Keduanya mengandung arti yang 
berbeda dari segi bahwa rukun itu adalah suatu yang berada dalam hakikat 
perbuatan yang dikhitab itu dan bagian atau unsur yang mengujudkanya, 
sedangkan syarat adalah suatu yang berada diluarnya dan tidak merupakan 
unsurnya. Syarat itu ada berkaitan dengan rukun, dalam arti syarat yang berlaku 
untuk setiap unsur yang menjadi rukun.  

Kedua, muwafaqah al-amri fi zhan al-mukallaf. Untuk mengabsahkan 
perbuatan hukum dimensi ibadah, ulama ushul memandang perlu dan menjadikan 
persyaratan sahnya sebuah tindakan hukum yaitu sesorang memiliki sangkaan 
sebelum melakukan perbuatan hukum bahwa yang dikerjakannya itu sesuai 
dengan tuntutan syara’ (Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, 1999). Ketiga, isqath 
al-Qadha’. Indikasi  yang ketiga terhadap absahnya sebuah tindakan hukum adalah 
gugur qadha’ artinya tidak ada lagi tuntutan melakukan pada kali kedua karena 
sudah sahnya perbuatan pada saat pertama dilakukan (Abdul Karim bin Ali bin 
Muhammad, 1999). Dipahami dari penjelasan ini bahwa seseorang yang shalat 
(umpamanya) dalam sangkaannya bahwa dia suci dari hadas (sebagai salah satu 
syarat shalat) setelah selesai shalat ternyata dia yakin berhadas maka shalatnya 
dianggap tidak sah karena belum gugur tuntutan untuk melakukan shalat yang 
dimaksud.  

Berbeda dalam hal hukum syara’ versi mu’amalah (amwaliah, perkawinan, 
dan pidana) sepakat ulama ushuliyyun mengatakan bahwa tidak dibutuhkan zhan 
(sangkaan benarnya tindakan hukum) untuk melegalkan sebuah tindakan hukum.  
Yang terpenting dan menjadikan sah tidaknya tindakan hukum syar’i dalam 
dimensi mua’amalah adalah muafaqah nafsu al-amri (ketepatan sebuah perbuatan 
dalam fakta tindakan) dengan hukum syara’. Ketepatan fakta itu terlihat dari 
pengaruh (hasil) yang diingankan oleh syari’ dalam hal mua’amalah itu sendiri. 
Dalam istilah sebagian ulama ushul tentang keabsahan tindakan dalam mu’amlah 
ini  ialah tarattubu ahkamiha al-maqshudah ‘alaiha (Abdul Karim bin Ali bin 
Muhammad, 1999) artinya ada keterikutan hukum-hukum yang dimaksudkan 
terhadap hukum itu. Seperti, memiliki sesuatu adalah tujuan dari jual beli. 
Kehalalan hubungan suami istri (watha’) adalah tujuan dari sahnya nikah, dan lain-
lain bagian mu’amalah yang semuanya memiliki tujuan hukum dari keabsahan 
perbuatan hukumnya.  

 
 

Perbandingan Hukum Islam di Era Modern 
Ushul fiqh, yang juga dikenal sebagai ilmu ushul al-fiqh, adalah cabang ilmu 

dalam studi hukum Islam yang berkaitan dengan prinsip-prinsip dasar atau 
metodologi dalam pengambilan hukum Islam dari sumber-sumber utama, yaitu Al-
Qur'an dan Hadis. Terdapat perbedaan antara ushul fiqh klasik dan modern, 
meskipun garis pemisahnya tidak selalu tegas dan sering kali ada kontinuitas 
dalam pengembangan ilmu ini. Secara historis, ushul Fiqh klasik, terutama muncul 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|438 

 

 

dan dikembangkan pada masa klasik Islam, sekitar abad ke-2 hingga ke-8 Hijriyah. 
Beberapa tokoh utama yang terkait dengan ushul fiqh klasik antara lain adalah 
Imam al-Shafi'i, Imam Malik, Imam Abu Hanifah, dan Imam Ahmad ibn Hanbal 
(Badriyyah & Zafi, 2020). Adapun ushul fiqh modern, muncul pada abad ke-19 dan 
seterusnya sebagai respons terhadap perubahan sosial dan perkembangan dalam 
masyarakat Islam modern. Pembaharuan ini mencakup penyesuaian metodologi 
ushul fiqh dengan realitas kontemporer. 

Terkait metodologi dan pendekatan, ushul fiqh klasik cnderung 
mempertahankan pendekatan tradisional terhadap sumber-sumber hukum Islam, 
dengan penekanan pada ijtihad (analisis hukum) dan qiyas (analogi hukum). 
Sedangkan ushul fiqh modern lebih terbuka terhadap interpretasi baru, 
metodologi ilmiah, dan pendekatan kontekstual dalam merumuskan hukum Islam. 
Beberapa aliran modern menggabungkan prinsip-prinsip hukum klasik dengan 
metode ilmiah dan kontekstual (Budianto et al., 2021). Begitu juga terhadap 
perubahan sosial. ushul fiqh klasik cenderung konservatif dalam pendekatannya 
terhadap perubahan sosial. Mempertahankan norma-norma yang sudah ada dan 
mencari stabilitas dalam hukum Islam.Berbeda dengan ushul fiqh modern yang 
lebih terbuka terhadap perubahan sosial dan mencoba menyesuaikan prinsip-
prinsip hukum Islam dengan dinamika masyarakat modern. 

Berbicara tentang penggunaan metode ilmiah, ushul fiqh klasik lebih sedikit 
menggunakan metode ilmiah seperti yang diterapkan dalam ilmu pengetahuan dan 
filsafat modern. ushul fiqh modern, cenderung memasukkan metode ilmiah, 
pemikiran rasional, dan pendekatan empiris dalam merumuskan hukum Islam. 
Pada konteks pemahaman terhadap kemaslahatan (maslahah). Ushul fiqh klasik, 
memperhitungkan maslahah dalam fatwa, namun dengan penekanan pada tradisi 
dan norma-norma yang sudah ada (Syafieh & Anzhaikan, 2022). Ushul fiqh modern, 
dalam beberapa kasus, lebih terbuka terhadap pemahaman yang lebih dinamis 
terhadap konsep maslahah, terutama ketika menghadapi konteks sosial yang 
berubah. 

Meskipun berbeda, modernisasi hukum Islam memiliki dampak positifnya 
tersendiri. Beberapa diantaranya; Pertama, kontekstual dan relevan. Kekuatan 
Ushul fiqh modern sering kali berusaha untuk membuat hukum Islam lebih 
kontekstual dan relevan dengan realitas masyarakat modern. Ini dapat membantu 
menjawab tantangan dan perubahan yang mungkin tidak diperhatikan oleh hukum 
klasik. Kedua, pendekatan interdisipliner. Kekuatan pemikiran ushul fiqh modern 
dapat mencakup pendekatan interdisipliner, menggabungkan prinsip-prinsip 
hukum Islam dengan ilmu pengetahuan, filsafat, dan metode ilmiah modern. Ini 
dapat menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan terintegrasi 
terhadap isu-isu kontemporer (Athief & Juwanti, 2020). 

Ketiga, pemikiran terbuka dan dinamis. Kekuatan ushul fiqh modern sering 
memberikan ruang lebih besar untuk ijtihad (analisis hukum) dan adaptasi 
terhadap perubahan sosial dan perkembangan masyarakat. Hal ini dapat 
menghasilkan pemikiran yang lebih dinamis dan responsif terhadap kebutuhan 
zaman. Keempat, pemahaman terhadap nilai-nilai universal. Beberapa aliran ushul 
fiqh modern mencoba menyelaraskan prinsip-prinsip hukum Islam dengan nilai-
nilai universal, seperti hak asasi manusia dan keadilan sosial (Mamnuniyatilah & 
Andaryuni, 2022). Ini dapat membantu memperkuat relevansi dan penerimaan 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|439 

 

 

hukum Islam di lingkungan global. Kelima, Penekanan pada kemaslahatan. Ushul 
fiqh modern cenderung memberikan perhatian lebih pada konsep maslahah atau 
kemaslahatan dalam mengambil keputusan hukum. Hal ini dapat memberikan 
fleksibilitas dalam menghadapi situasi-situasi baru yang mungkin tidak secara 
eksplisit diatur dalam sumber-sumber hukum klasik (Nurdin & Ridwansyah, 
2020). Terakhir, penggunaan teknologi dan informasi. Ushul fiqh modern dapat 
lebih terbuka terhadap pemanfaatan teknologi dan informasi dalam 
pengembangan hukum Islam, termasuk dalam hal penelitian, komunikasi, dan 
penyebaran informasi. 

 
 

Kesimpulan 
Hukum syara’ (Islam) dalam tataran Ilmu Ushul Fiqih memiliki empat 

komponen yang musti ada padanya. Hakim, Hukum, Subjek Hukum, dan Objek 
Hukum. Objek hukum sebagaimana pada pembahasan khusus makalah ini adalah 
tindakan mukallaf atau dalam istilah Ushuliyyun mahkum fihi itu adalah fi’lu al-
mukallaf.  Suatu tindakan mukallaf tidak serta merta dikenakan hukum syara’ 
sebelum komplit kepadanya syarat-syarat yang ditentukan. Ada beberapa syarat 
yang dibuat syara’ agar seorang mukallaf itu telah dikenakan hukum syara’. Seperti, 
mengetahui hakikat perbuatan dengan sempurna dan memiliki kemampuan 
melakukannya. Oleh karenanya hukum syara’ tidak merambah kepada zat atau 
sifat insaniah yang naluri sebab bukan dalam ranah perbuatan yang disanggupi 
oleh insan itu sendiri. 

Seiring berjalannya waktu, hukum Islam mengalami perubahan dan 
dinamisasi hukum tergantung kebutuhan dan perubahan zaman. Pada konteks ini, 
kalangan terbagi menjadi dua yaitu kaum tradisionalis dan kaum pembaharu. 
Tentu saja dalam pelaksanaannya kerap meminculkan perbedaan kontroversi 
sebab pisau analisisnya juga berbeda. Sebut saja seperti hukum Islam modern. 
Memiliki perbedaan signifikan dalam penggalian sumber hukum. Adapun yang 
paling mencolok adalah; menerima perubahan, dinamis, penggunaan teknologi 
terbarukan, mengarah atau mendekati bahkan ada yang termasuk liberal. Meski 
begitu, kedua perspektif ini sangat dibutuhkan, khususnya dalam menemukan 
keseimbangan hukum (jalan tengah). Hukum Islam klasik tidak bisa menjawab 
masalah modernitas. Hukum Islam modern tanpa kontrol klasik bisa kebablasan 
dan menjadi radikal (liberal). Keduanya dibutuhkan agar menghasilkan solusi yang 
ideal dan relevan. 

 
 

Referensi 

Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, A.-N. (1999). Al-Muahzzab fi Ushul Fiqh 
Muqarin.pdf. Maktabh Ar-Rusydi. 

Abdullah bin Umar, A.-B. (2006). Minhaj al-Ushul ila ’Ilmi al-Ushul. Risalah. 
Al-Anshari, Z. (2016). Ghayah al-Ushul Syarh Lubb al-Ushul (Ke-2). Al-Haramain. 
al-Zuhaylī, M. (2006). Al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī (p. 548). Dar al Khair. 
As-Subky. (n.d.). Al Ibhaj fi Syarh al-Minhaj.pdf. Dar al-Buhuts Islamiayah wa ihya’ 

at-Turats. 



Umma Abidin & Faisar Ananda Arfa | Potret Objek Hukum…|440 

 

 

Athief, F. H. N., & Juwanti, R. H. (2020). Court decisions on post-divorce children’s 
livelihood: Islamic law analysis on their practices in Indonesia and Malaysia. 
Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 20(2), Article 2. 
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v20i2.151-173 

Badriyyah, L., & Zafi, A. A. (2020). Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi, 
Maliki, Syafi’i, Dan Hambali) Dalam Paradigma Hukum Fikih. Al-Muaddib: 
Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 5(1), Article 1. 
https://doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.65-79 

Budianto, M. R. R., Kurnia, S. F., & Galih, T. R. S. W. (2021). Perspektif Islam 
Terhadap Ilmu Pengetahuan dan Teknologi. Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Keislaman, 21(01), Article 01. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v21i01.776 

Departemen Agama. (2004). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jumanatul ’Ali. 
Khalid Ramadhan Hasan. (1997). Mu’jam Ushul Fiqh pdf. Ar-Raudhah. 
Khallaf, A. W. (2010). Ilmu Ushul Fiqh (ke-2). Dar at-Turats. 
Mamnuniyatilah, M., & Andaryuni, L. (2022). Hukum Keluarga di Tunisia: Sebuah 

Studi Kepustakaan. Jurnal Tana Mana, 3(2), Article 2. 
https://doi.org/10.33648/jtm.v3i2.321 

Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar, A.-S. (n.d.). Muzakkirah fi Ushul al-
Fiqh.pdf (’Athiah Muhammad Salim, Ed.). Maktabh al-’Ulum wa al-Hikam. 

Muhammad Khudhri Bik. (1969). Ushul Fiqh Pdf. Maktab at-Tijariyah al-Kubra. 
Muhammad Sulaiman, A.-A. (1984). Al-Wadhih fi Ushul Fiqh (Kedua). Dar as-

Salafiayyah. 
Munawwir, Achmad Warson. (1997). Kamus Al-Munawwir. ustaka Progressif. 
Nurdin, R., & Ridwansyah, M. (2020). Aceh, Qanun and National Law: Study on 

Legal Development Orientation. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan 
Hukum Islam, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.22373/sjhk.v4i1.6416 

Shafwan bin Adnan, D. (n.d.). Qawa’id Ushul al-Fiqh.pdf. Dar al-Ashimah. 
Syafieh, S., & Anzhaikan, M. (2022). The Moderate Islam and Its Influence on 

Religious Diversity in Indonesia. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 
23(2), Article 2. https://doi.org/10.14421/esensia.v23i2.3262 

Tajuddin Abdurrahman bin Ibrahim, al-F. (1997). Syarah al-Waraqat pdf. Dar al-
Basya’ir al-Islamiyyah. 

 


