JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

KEBERANJAKAN FATWA DARI LEGAL OPINION MENJADI LEGAL

BINDING

(Studi Kasus Fatwa DSN MUI Tentang Perbankan Syariah)

Abstract:

Wildan Imaduddin Muhammad

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
imaduddinm045@gmail.com

The basic concept of fatwa in its position of binding law in Indonesia
is legal opinion. But in certain cases fatwa has a legal binding which
is must be obeyed by people. This article demonstrate how fatwa has
a legal binding in the context of Indonesia and to what extent the
fatwa has strategic position to assign the policies. The objects of
research specifically is banking sharia act in which it is said the Islamic
economy activities must be appropriate with the fatwa of national
sharia council. As concluding remark, this article show the
development of fatwa from legal opinion to legal binding through the
constitution as represent sharia banking act.

Keywords: fatwa, legal opinion, legal binding, sharia banking act.

Abstrak:

Kedudukan fatwa di Republik Indonesia pada dasarnya adalah tidak
mengikat dan tidak berdampak hukum (legal opinion). Akan tetapi,
dalam kasus tertentu, fatwa memiliki posisi dalam perundang-
undangan sehingga mempunyai kekuatan hukum yang mengikat
(legal binding). Artikel ini akan mengekspolasi mengapa dan sejauh
mana fatwa memiliki kekuatan hukum strategis dan menentukan
kebijakan yang harus diikuti oleh semua stakaholder yang terlibat di
dalamnya. Secara spesifik objek kajian dari artikel ini adalah Undang
Undang Perbankan Syariah yang menyatakan bahwa seluruh aktifikas
perekonomian Islam harus sesuai syariah yang ditetapkan oleh fatwa
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa keberanjakan fatwa dari legal opinion menjadi

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

legal binding dapat dilakukan dengan cara konstitusional seperti
halnya undang-undang perbankan syariah.

Kata Kunci: fatwa, legal opinion, legal binding, undang-undang perbankan
syariah.

PENDAHULUAN

Fatwa merupakan instrumen hukum yang penting bagi masyarakat muslim di
Indonesia dalam menjawab berbagai persoalan sejak zaman kolonial. Dalam
cacatan Nico Kaptein selama rentang abad 19 dan 20, produk fatwa yang ada di
Indoensia dapat ditemukan dalam tiga bentuk. Pertama, fatwa individu bercorak
tradisionalis yang direpresentasikan oleh manuskrip berjudul muhimmat al-nafais
fi bayan as’ilat al-hadith, berisi kompilasi fatwa dari beberapa ulama yang
sebagian besar dari Syekh Zaini Ahmad Dahlan (w. 1886), mufti Mekah
bermadzhab Syafi’i (Kaptein, 1995: 141-142). Kedua, fatwa individu bercorak
modernis diwakili oleh buku karya A. Hassan (1887 — 1958) dengan judul Soal
Jawab yang berisi fatwa-fatwa dihimpun dari majalah Pembela Islam periode 1929
— 1935. Ketiga, fatwa komunal yang dikeluarkan oleh organisasi atau lembaga
keagamaan seperti hasil bahtsul masail Nahdlatul Ulama (1926), fatwa majelis
tarjih Muhammadiyyah (1912), dan juga fatwa Majelis Ulama Indonesia (1975)
(Kaptein, 2004: 115-130).

Dalam rentang waktu tersebut, kedudukan fatwa adalah legal opinion
dalam arti tidak memiliki konsekuensi hukum apa pun. Meski demikian, terdapat
faktor eksternal yang dapat memperkuat posisi fatwa. Menurut analisa Syifa
Amin, dua fatwa MUI tentang ahmadiyah dan paham sekularisme, pluralisme, dan
liberalisme, cukup mendapatkan respon dari masyarakat luas dan berdampak
pada komunitas tertentu (Widigdo & Hamid, 2014: 146 — 165).

Selain faktor sosial seperti kasus fatwa di atas, terdapat faktor politik yang
dapat memperkuat posisi fatwa dari yang sebatas opini menjadi berkekuatan

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

hukum yang mengikat. Makalah ini akan membahas mengenai fatwa-fatwa MUI

yang memiliki landasan hukum konstitusional mengikat. Dengan kata lain, fatwa

yang sifat dasarnya tidak mengikat kemudian menjadi mutlak karena telah diatur

dalam konstitusi negara. Objek kajian makalah ini adalah seputar Undang Undang

Perbankan Syariah, selanjutnya disingkat UUPS, dan Dewan Syariah Nasional,
berikutnya disingkat DSN.

Ada dua pertanyaan penelitian yang hendak diajukan untuk membatasi
lokus kajian: Pertama, bagaimana konteks fatwa dalam dinamika penerapan
hukum Islam di Indonesia? Kedua, sejauh mana implementasi fatwa yang nilai
dasarnya tidak mengikat menjadi konstruk yang harus dipatuhi?

Atas dasar dua pertanyaan di atas, maka pembahasan dalam artikel ini ada
dua. Pertama, terkait dengan dinamika hukum positif di Indonesia yang
mengakomodir aturan-aturan hukum Islam, kaitannya dengan kompilasi hukum
Islam. Kedua, Undang-Undang Tahun 2008 No 21 tentang Perbankan Syariah dan
Dewan Syariah Nasional MUI.

MAIJELIS ULAMA INDONESIA: SEJARAH DAN PERANNYA

Sebelum berbicara mengenai dinamika hukum positif dalam kaitannya dengan
hukum Islam, penting dibahas terlebih dahulu sejarah berdirinya MUI sebagai
satu-satunya organisasi keagamaan yang diinisiasi oleh pemerintah. Pada masa
1950-1959 peranan politik para ulama sangat penting dalam sistem demokrasi
parlementer karena dipimpin oleh pemuka-pemuka agama. Dalam kurun waktu
tersebut para ulama bukan hanya pemimpin dalam soal keagamaan tetapi juga
dalam soal politik. Pada massa 1959-1965 di bawah demokrasi terpimpin Presiden
Soekarno, khususnya setelah pembubaran Masyumi, para ulama harus
mengundurkan diri dari politik formal dan membatasi peranannya pada soal-soal
keagamaan saja, kecuali sejumlah kecil ulama Nahdatul Ulama yang masih tetap
memperoleh lindungan Soekarno. Sehingga banyak diantara mereka yang kembali

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

ke pesantren masing-masing untuk kembali mengajar ilmu agama dan ada pula
yang mengubah kegiatannya menjadi mubalig (Mudzhar, 1993: 54).

Dengan makin berkurangnya peranan para ulama dalam politik formal, baik
pemerintah maupun pihak ulama menghadapi tantangan untuk mencari bentuk
peran baru bagi para ulama dan masyarakat. Dalam suatu konferensi para ulama
di Jakarta yang diselenggarakan oleh Pusat Dakwah Islam dari tanggal 30
September hingga 4 Oktober 1970, telah diajukan suatu saran untuk memajukan
kesatuan kaum muslimin dalam kegiatan sosial mereka dengan membentuk
sebuah majelis bagi para ulama Indonesia, yang diberikan tugas untuk
memberikan fatwa-fatwa. Akan tetapi, saran demikian itu tidak diperhatikan oleh
para ulama selama empat tahun (Noer, 1978: 72).

Pada waktu kemunduran politik timbul gagasan untuk membentuk MUI
yang diajukan pemerintah. Keterlibatan pemerintah dalam pembentukan MUI
tidak saja pada dorongan semangat dan pemberian kemudahan-kemudahan,
tetapi pemberian pengarahan. Akan tetapi, pihak muslimin cenderung menolak
gagasan semacam itu karena khawatir bahwa itu akan dipergunakan pemerintah
untuk lebih membatasi gerakan kaum muslimin. Gagasan untuk membentuk MUI
sudah terjadi pada tahun 1970, satu tahun sebelum dilangsungkan pemilihan
umum, maka dapat ditarik kesimpulan bahwa gagasan pembentukan MUI
awalnya adalah bagian dari strategi pemerintah untuk memperoleh dukungan
kaum muslimin dalam pelaksanaan pemilihan umum pada tahun 1971 (Mudzhar,
1993: 59).

Tanda-tanda bahwa pemerintah hendak mengendalikan kaum muslimin
tergambar jelas ketika tahun 1973 pemerintah mendesak agar keempat partai
politik Islam yang ada, menghapuskan sebutan Islam dan menggabungkan diri
dalam satu partai yang diberi nama Partai Persatuan Pembangunan (PPP). Pada
waktu yang bersamaan partai-partai bukan-Islam yang ada (Nasionalis, Protestan
dan Katolik) juga diminta bergabung menjadi satu, dengan sebutan Partai
Demokrasi Indonesia (PDI). Peristiwa besar ketiga yang terjadi kira-kira dua tahun

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

sebelum terbentuknya MUI adalah penyampaian pemerintah kepada perlemen

rancangan undang-undang perkawinan pada tanggal 31 Juli 1973 (Tobroni, 2011):
157-171).

Dua tahun berselang, Majelis Ulama Indonesia didirikan di Jakarta pada
tanggal 17 Rajab 1395 H, bertepatan dengan tanggal 26 Juli 1975 M dalam
pertemuan alim ulama yang dihadiri oleh Majelis Ulama daerah, pimpinan ormas
Islam tingkat nasional, Pembina kerohanian dari empat angkatan (Angkatan Darat,
Angkatan Udara, Angkatan Laut dan Kepolisian Republik Indonesia), serta
beberapa tokoh Islam yang hadir sebagai pribadi. Tanda berdirinya Majelis Ulama
Indonesia diabadikan dalam bentuk penandatanganan piagam berdirinya Maijelis
Ulama Indonesia yang ditandatangani oleh 51 orang ulama, terdiri dari 26 orang
ketua Majelis Ulama Daerah Tingkat | se-Indonesia, 10 orang Ulama dari unsur
organisasi kemasyarakatan (Ormas) Islam tingkat pusat, 4 orang ulama dari Dinas
Rohani Islam AD, AU, AL, dan Polri, serta 11 orang ulama yang hadir sebagai
pribadi (Arifi, 2014: 13-15).

Kesepuluh Ormas Islam tersebut adalah: Nahdatul Ulama (NU) diwakili KH.
Moh. Dahlan, Muhammadiyah diwakili oleh Ir. H. Basit Wahid, Syarikat Islam (SI)
diwaikili oleh H. Syafi“i Wirakusumah, Persatuan Islam (Perti) diwakili oleh H.
Nurhasan Ibnu Hajar, Al-Wasliyah diwakili oleh Anas Tanjung, Mathla“ul Anwar
diwakili oleh KH. Saleh Su“aidi, Gabungan Usaha-usaha Pengembangan
Pendidikan Islam (GUPPI) diwakili oleh KH. S. Qudratullah, Pusat Pendidikan Tinggi
Dakwah Islam (PTDI) diwakili oleh H. Sukarsano, Dewan Masjid Indonesia (DMI)
diwakili oleh KH. Hasyim Adnan, dan Al-Ittihadiyah diwakili oleh H. Zaenal Arifin
Abbas (Kumkelo, 2010: 11-18).

Pertemuan alim ulama yang melahirkan MUI tersebut di tetapkan sebagai
Munas (Musyawarah Nasional) MUl Pertama. Dengan demikian, sebelum adanya
MUI Pusat, terlebih dahulu di daerah-daerah telah terbentuk Majelis Ulama.
Dalam hal ini kelahiran MUl tumbuh dari bawah (bottom up) sesuai aspirasi ulama

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

di daerah. Pembukaan MUNAS MUI | pada tanggal 21 Juli 1975 di Istana Negara
(MUI Jatim, 2013: 7).

Dari fakta sejarah di atas tidak dapat dipungkiri bahwa pendirian MUI
merupakan bagian dari dinamika politik orde baru. Keterlibatan Presiden Soeharto
dalam pembentukan MUI, menjadikannya sebagai lembaga kepanjangan tangan
dan kepentingan pemerintahan Soeharto. Pasca lengsernya kekuasaan orde baru
dan mulai era reformasi, MUl kemudian menegaskan posisinya sebagai lembaga
independen yang murni untuk kepentingan umat, bukan lagi tangan kanan
pemerintah (Ichwan, 2012: 166-170).

Posisi dan peran MUI pasca reformasi semakin kuat di kalangan masyarakat.
MUI semakin responsif dan cepat memberikan jawaban atas problematika yang
menyangkut kepentingan khalayak ramai. Hal ini terbukti dengan fatwa-fatwa
yang dikeluarkan setiap tahunnya. Pada pembahasan selanjutnya akan
dipaparkan tentang fatwa MUI yang mengikat dan terkhusus dengan dibentuknya
Dewan Syariah Nasional pasca lahirnya Undang-Undang Perbankan Syariah tahun
2008.

FATWA, MUI, DAN DINAMIKA HUKUM ISLAM DI INDONESIA

Fatwa merupakan kata serapan yang diambil dari bahasa Arab dengan kata dasar
al-futya atau al-fatwa. Diksi yang menunjukkan makna seseorang memberi fatwa
digunakan kata al-ifta, bentuk masdar dari kata kerja afta-yufti berarti
menjelaskan dan menerangkan. Seperti contoh: afta al-‘alim, orang alim itu
memberi penjelasan (Manzur, 1993: 147). Sedangkan kata al-futya adalah bentuk
lain dari kata al-fatwa dua kata yang memiliki makna sama. Raghib al-Asfahdni
menyebutkan bahwa makna dari kata al-futya dan al-fatwa adalah jawaban
terhadap persoalan-persoalan hukum (al-Asfahani, 1412: 625).

Defenisi fatwa menurut para pakar ushul figh tidak jauh berbeda dengan
pengertian fatwa menurut ahli bahasa. Al-Qarafi mendefinisikan fatwa dengan
memberi keterangan tentang hukum Allah Swt, baik yang bersifat mulzim (wajib

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

diikuti) atau tidak (al-Qarafi, 1994: 121). Sedangkan lbnu Hamdan menyebutkan

bahwa fatwa adalah menyampaikan penjelasan tentang hukum syara’ (Islam)
berdasarkan dalil syar’i (Hamdan, 1397: 4).

Syeikh Al-Qaradlawi memperjelas defenisi fatwa dengan menambahkan
unsur mustafti (peminta fatwa). Fatwa adalah memberi penjelasan tentang
hukum syara’ (Islam) pada suatu persoalan sebagai bentuk jawaban bagi peminta
fatwa baik itu peminta fatwa teridentifikasi atau tidak, baik itu individu atau
kelompok (al-Qardawi, 1988: 11).

Dapat disimpulkan bahwa fatwa adalah memberi penjelasan tentang
hukum syara’ (Islam) berdasarkan al-Quran, sunnah, ijma’, giyas atau dalil-dalil
syar’i yang lain untuk menjawab pertanyaan mustafti (peminta fatwa). Terlepas
apakah peminta fatwa adalah individu, kelompok atau lembaga. Fatwa juga tidak
mempunyai kekuatan yang mengikat kepada mustafti.

Sebagian pakar ushul figh seperti: al-Syaukani, lbn Rusyd, Rasyid Ridh3,
Wahbah Zuhaili beranggapan bahwa tidak ada perbedaan antara fatwa dan
ijtihad, karena seorang mufti pasti seorang mujtahid. Namun jika dilihat lebih jauh,
fatwa dan ijtihad berbeda. Pertama, Objek ijtihad adalah hukum syara’ (Islam)
yang bersifat zanni (tidak pasti), sedangkan fatwa objeknya lebih umum, sesuai
dengan kebutuhan mustafti (peminta fatwa). Kedua, Seorang mujtahid ketika
melakukan istinbath (mencari sebuah hukum) tidak memperhatikan kondisi
individu per individu, hanya fokus pada masalah. Sedangkan seorang mufti ketika
mengeluarkan fatwa mesti memperhatikan hal-hal yang meliputi masalah dan
kondisi mustafti (peminta fatwa). Ketiga, Fatwa biasanya berawal dari pertanyaan
masalah yang dialami oleh mustafti sedangkan ijtihad bersifat lebih umum, baik
masalah yang telah terjadi ataupun belum (lbrahim, 2007: 63-65).

Dalam konteks Indonesia pasca kemerdekaan, peran fatwa secara
kelembagaan dapat ditemukan melalui organisasi massa Islam seperti
Muhammadiyah dengan majlis tajrihnya, Nahdlatul Ulama dengan bahsul
masailnya dan Majelis Ulama Indonesia dengan komisi fatwanya. Organisasi yang

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

terakhir lebih representatif dari dua organisasi sebelumnya dalam pengakuan

netral mengingat bahwa para anggotanya merupakan gabungan dari berbagai
organisasi Islam termasuk NU dan Muhammadiyah.

Beralih pada pembahasan mengenai dinamika hukum Islam di Indonesia,
Satjipto Rahardjo sebagaimana dikutip Hutagalung mengatakan bahwa pada
dasarnya pembangunan dalam bidang hukum adalah usaha-usaha untuk
mengadakan pembaharuan pada sifat dan isi dari ketentuan hukum yang berlaku
dan usaha yang diarahkan bagi pembentukan hukum yang baru sebagai cara untuk
melaksanakan pembangunan masyarakat (Hutagalung, 1985: 9). Kenyataan
bahwa masyarakat Indonesia mayoritas beragama Islam, dan karenanya hukum
Islam dapat diakomodir dalam penyusunan hukum nasional atas dasar
konstitusional (Abdurrahman, 1995: 2-3).

Hal ini ditambah dengan catatan sejarah perjuangan umat Islam Indonesia
terhadap tanah airnya dan catatan sejarah hukum Islam yang sudah membumi di
bumi nusantara ini semenjak masa pra-penjajahan hingga sekarang, maka tidak
dapatlah di sangkal untuk menjadikan ajaran Islam sebagai salah satu sumber
pembentukan dan penerapan Hukum Nasional.Berlakunya Hukum Islam di
Indonesia untuk sebagian besar adalah tergantung pada umat Islam yang menjadi
pendukung utamanya. Umat dalam artian sebuah komunitas penganut suatu
agama yang dituntut melaksanakan kewajiban ajaran agamanya (Abdurrahman,
1995: 2-3).

Kebutuhan akan adanya Kompilasi Hukum Islam bagi Peradilan Agama
sudah lama menjadi catatan sejarah Departemen Agama. Keluarnya surat edaran
Biro Peradilan Agama Nomor B/1/735 tanggal 18 Februari 1958 tentang
Pelaksanaan Peraturan Pemerintah Nomor 45 Tahun 1957 yang mengatur tentang
Pembentukan Pengadilan Agama/Mahkamah Syariah di luar Jawa dan Madura
menunjukkan salah satu bukti tentang hal tersebut (Asril, 2015: 29).

Upaya pemenuhan kebutuhan akan adanya Kompilasi Hukum Islam bagi
Peradilan Agama merupakan rangkaian sebuah cita-cita bangsa Indoesia yang

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

menyatu dalam sejarah pertumbuhan Peradilan Agama itu sendiri. Melalui

perjalanan yang panjang akhirnya umat Islam di Indonesia telah mempunyai

hukum keluarga dan kewarisan serta perwakafan sendiri sejak tahun 1991, yaitu
sejak berlakunya Kompilasi Hukum Islam (Nelli, 2012: 20-21).

Dengan adanya traktat Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang mengatur
sedimikian rupa mengenai tiga hal: hukum perkawinan, hukum kewarisan dan
hukum perwakafan, jelas sudah posisi dan kedudukan hukum Islam dalam kancah
hukum positif di Indonesia dengan adanya eksistensi peradilan agama (http://e-
dokumen.kemenag.go.id, 14 Oktober 2017).

FATWA TENTANG PERBANKAN SYARIAH: DARI LEGAL OPINION
MENJADI LEGAL BINDING

Sebagai negara demokrasi dengan penduduk muslim terbesar di dunia,
merupakan sebuah keniscayaan bagi Indonesia untuk menjamin dan
mengakomodasi kebutuhan warga negaranya yang beragama Islam. Salah satu
bentuk kebutuhan masyarakat Muslim di Indonesia adalah terjaminnya akses
sistem keuangan yang bebas dari riba. Terlepas dari perdebatan definisi riba dan
pro-kontra mengenainya (Chapra, 2008: 1-16), realita di masyarakat menunjukkan
bahwa sebagian Muslim menghendaki sistem keuangan yang bebas riba (Tim PKES,
2005).

Nur Yasin dalam penelitiannya mengungkapkan bahwa sedikitnya ada lima
argumentasi penentu yang menyebabkan munculnya Bank Syariah di Indonesia.
Pertama, mainstream pemikiran posmodernisme, yakni disebabkan oleh
munculnya kebutuhan kembali masyarakat modern terhadap unsur spiritualitas.
Kedua perjuangan panjang Muslim Indonesia atas upaya formalisasi syariat, dilihat
dari periode pra-kemerdekaan, pasca-revolusi, orde baru, dan yang terakhir masa
reformasi seperti sekarang. Ketiga, kontinuitas perkembangan Ekonomi Islam
secara global, ditandai dengan berdirinya Islamic Development Bank (IDB) pada
tanggal 23 April 1975. Meskipun sebelum IDB telah berdiri Bank Islam di Pakistan,

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

Malaysia, dan Mesir, akan tetapi IDB menjadi tonggak pertama berdirinya Bank

Syariah di seluruh dunia. Keempat, imbas dari kebijakan politik Soeharto yang

sangat akomodatif terhadap gerakan Islam non politis, termasuk mengakomodasi

pembentukan ICMI, MUI, dan pembentukan BMI di tahun 1992. Kelima, kehadiran

BMI didasari oleh dua model prilaku masyarakat Indonesia; pertama prilaku

institusional lewat kerja institusi dan kedua prilaku kolektif masyarakat yang
mendukung penuh pembentukan BMI (Yasin, 2010: 109-123).

Penting untuk diperhatikan hasil penelitian Harif Amali Rivai dkk tentang
faktor penentu konsumen dalam hal memilih jasa perbankan, antara syariah dan
konvensional. Dalam amatannya melalui survey kuantitatif di Sumatera Barat,
sebanyak 51,4% menyatakan bahwa bunga bank tidak diperbolehkan menurut
agama, namun mereka tetap menggunakan jasa bank konvensional. 29,8%
responden memahami bunga tidak bertentangan dengan ajaran agama,
sedangkan sisanya 18,5% menyatakan abstain. Dari hasil analisa penelitian,
terungkap bahwa pemilihan konsumen antara perbankan syariah dan
konvensional tidak melulu atas dasar faktor bunga riba atau bentuk keyakinan
responden. Oleh karena itu, salah satu rekomendasi penelitian adalah sudah
saatnya bank syariah beralih dari kecenderungan menyasar segmen konsumen
syariah loyalist menuju perbaikan kualitas pelayanan serta benefit lainnya,
sehingga diperlukan kesiapan infrastruktur dan sumber daya ahli agar mampu
berkembang selayaknya bank konvensional (www.bi.go.id, 10 Oktober 2017).

Di satu sisi Nur Yasin dengan tulisannya hendak mengatakan bahwa
hadirnya bank syariah merupakan tonggak awal kebangkitan ekonomi Islam di
Indonesia yang menyiratkan optimisme di masa yang akan datang. Di sisi lain,
Hanif Amali lewat survey dan analisanya memperlihatkan market share bank
syariah masih jauh di bawah bank konvensional. Oleh karenya, perlu dilakukan
perbaikan sistem secara terus menerus agar bank syariah memperlihatkan

Wildan Imaduddin Muhammad

perkembangan yang semakin signifikan.



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

Penulis terlebih dahulu akan memaparkan penelitian yang terkait dengan
Undang Undang Perbankan Syariah (UUPS) dan fatwa Dewan Syariah Nasional
(DSN). Sepanjang penelusuran penulis, Dede Nurohman adalah peneliti yang
memberikan ulasan komprehensif tentang UUPS. Dalam artikelnya, Dede
mennuliskan bahwa kehadiran UUPS dapat dimaknai sebagai buah dari
perjuangan panjang umat Islam atas formalisasi syariat, dan berimplikasi pada
semakin ramainya panggung ekonomi Islam di berbagai institusi kelembagaan.
Akan tetapi, Dede menilai masih banyak tantangan yang harus dihadapi yaitu;
tantangan orientasi, kemajuan zaman, dan profesionalitas yang harus dijawab
oleh lembaga bank syariah (Nurohman, 2008: 279-296).

Penulis menggaris bawahi sedikitnya ada sebelas akad yang secara eksplisit
disebutkan dalam Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 Tentang Perbankan
Syariah [LN 2008/94, TLN 4867]. Kesemua akad itu tercakup pertama kali pada
pasal 19, dan kemudian diulang-ulang pada pasal berikutnya sesuai dengan
kebutuhan bab dalam Undang Undang. Berikut pasal 19 ayat 1: kegiatan usaha
Bank Umum Syariah meliputi:

a. Menghimpun dana dalam bentuk Simpanan berupa Giro, Tabungan,
atau bentuk lainnya yang dipersamakan dengan itu berdasarkan akad
wadi’ah atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip Syariah;

b. Menghimpun dana dalam bentuk investasi berupa Deposito, Tabungan,
atau bentuk lainnya yang dipersamakan dengan itu berdasarkan akad
mudharabah atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip
Syariah

c. Menyalurkan pembiayaan bagi hasil berdasarkan akad mudharabah,
akad musyarakah, atau akad lain yang tidak bertentangan dengan
Prinsip Syariah

d. Menyalurkan pembiayaan berdasarkan akad murabahah, akad salam,
akad istishna’, atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip

Wildan Imaduddin Muhammad

syariah



JURISPRUDENSI:
Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076
e. Menyalurkan pembiayaan berdasarkan akad qardh atau akad lain yang
tidak bertentangan dengan prinsip syariah
f. Menyalurkan pembiayaan penyewaan barang bergerak atau tidak
bergerak kepada nasabar berdasarkan akad ijarah dan/atau sewa beli
dalam bentuk ijarah muntahiya bittamlik atau akad lain yang tidak
bertentangan dengan prinsip syariah
g. Melakukan pengambilalihan utang berdasarkan akad hiwalah atau akad
lain yang tidak berdasarkan prinsip syariah. Dst ...

Beberapa akad di atas, kemudian diperjelas definisinya di bagian penjelasan
Undang Undang. Pertama, akad wadi’ah adalah akad penitipan barang atau uang
antara pihak yang mempunyai barang atau uang dan pihak yang diberi
kepercayaan dengan tujuan untuk menjaga keselamatan, keamanan, serta
keutuhan barang atau uang. Kedua, akad mudharabah dalam menghimpun dana
adalah akad kerja sama antara pihak pertama (malik, shahibul mal, atau nasabah)
sebagai pemilik dana dan pihak kedua (‘amil, mudharib, atau bank Syariah) yang
bertindak sebagai pengelola dana dengan membagi keuntungan usaha sesuai
dengan kesepakatan yang dituangkan dalam akad. Ketiga, akad mudharabah
dalam pembiayaan adalah akad kerja sama suatu usaha antara pihak pertama
yang menyediakan seluruh modal (Bank Syariah), dan pihak kedua (nasabah) yang
bertindak selaku pengelola dana dengan membagi keuntungan usaha sesuai
dengan kesepakatan yang dituangkan dalam akad, sedangkan kerugian
ditanggung sepenuhnya oleh Bank Syariah kecuali jika pihak kedua melakukan
kesalahan yang disengaja, lalai atau menyalahi perjanjian.

Keempat, akad musyarakah adalah akad kerja sama di antara dua pihak atau
lebih untuk suatu usaha yang masing-masing pihak memberikan porsi dana
dengan ketentuan bahwa keuntungan akan dibagi sesuai dengan kesepakatan,
sedangkan kerugian ditanggung sesuai dengan porsi dana masing-masing. Kelima,
akad murabahah adalah akad pembiayaan suatu barang dengan menegaskan

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

harga belinya kepada pembeli dan pembeli membayarnya dengan harga yang

lebih sebagai keuntungan yang disepakati. Keenam, akad salam, adalah akad

pembiayaan suatu barang dengan cara pemesanan dan pembayaran harga yang
dilakukan terlebih dahulu dengan syarat tertentu yang disepakati.

Ketujuh, akad istishna’ adalah akad pembiayaan barang dalam bentuk
pemesanan pembuatan barang tertentu dengan kriteria dan persyaratan tertentu
yang disepakati antara pemesan atau pembeli (mustashni’) dan penjual atau
(shani’). Kedelapan akad gardh, adalah akad pinjaman dana kepada nasabah
dengan ketentuan bahwa nasabah wajib mengembalikan dana yang diterimanya
pada waktu yang telah disepakati. Kesembilan akad ijarah, yakni akad penyediaan
danan dalam rangka memindahkan hak guna atau manfaat dari suatu barang atau
jasa berdasarkan transaksi sewa, tanpa diikuti dengan pemindahan kepemilikan
barang itu sendiri. Kesepuluh, akad ijarah muntahiya bittamlik, adalah akad
penyediaan dana dalam rangka memindahkan hak guna atau manfaat dari suatu
barang atau jasa berdasarkan transaksi sewa dengan opsi pemindahan
kepemilikan barang. Kesebelas, akad hawalah, yakni akad pengalihan utang dari
pihak yang berutang kepada pihak lain yang wajib menanggung atau membayar.

Suwandi dan Khoirul Hidayah kemudian mengindikasikan ada ketimpangan
dalam prinsip akad yang ditetapkan Undang Undang Perbankan Syariah.
Ketimpangan tersebut berasal dari prinsip wadi’ah dan prinsip mudharabah yang
menurutnya tidak proporsional untuk diterapkan dalam dunia bisnis modern.
Terjadi ketidak adilan antara bank syariah dengan nasabah. Pada saat transaksi
penyimpanan atau penghimpunan dana oleh nasabah kepada bank syariah,
digunakan prinsip wadi’ah dalam arti nasabah tidak berhak mendapatkan
keuntungan apa pun. Tetapi ketika penyaluran dana oleh bank syariah kepada
nasabah, prinsip mudharabahlah yang digunakan (Suwandi & Hidayah, 2014: 84).

Pada prinsipnya, akad wadi’ah merupakan bentuk penitipan barang atau
uang yang bebas resiko dan tanpa biaya. Akan tetapi kemudian dimodifikasi
sedemikian rupa menjadi wadi’‘ah yad amanah dan kemudian wadi’‘ah yad

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

dhaman agar bank syariah dapat mendapatkan keuntungan. Dalam pandangan

mereka, hal ini perlu dikembalikan pada kaidah al-aslu baga’u ma kana ‘ala ma

kana, dengan arti bahwa pergeseran hukum yang menyebabkan pertentangan

dengan hukum lain yang berlaku seharusnya dikembalikan pada hukum asal. Lalu

tulisan tersebut menyatakan prinsip ibahah sebagai solusi dari lemahnya prinsip

wadi’ah. Dengan prinsip ini, bank dapat dengan leluasa mengelola dana simpanan

nasabah sesuai dengan kebutuhan pasar global asalkan tidak bertentangan
dengan dalil hukum yang berlaku ((Suwandi & Hidayah, 2014: 95).

Terlepas dari tawaran konsep Suwandi dan Khoirul Hidayah, mekanisme
aturan yang ada dalam UUPS kemudian diterjemahkan ke dalam fatwa DSN yang
dalam legal positionnya bertindak sebagai pengawas resmi lembaga keuangan
syariah di tingkat nasional agar tidak keluar dari tata aturan syariah. Selain oleh
DSN, Bank Indonesia turut memiliki otoritas untuk mengawasi bank syariah.
Bedanya, Bank Indonesia berperan dalam meninjau kesehatan bank meliputi lima
indikator: kecukupan modal (capital adeqacy), kualitas aset(asset qauality),
kualitas manajemen, kemampuan menciptakan laba (earning ability), dan
kecukupan likuiditas (liquidity sufficiency), sedangkan Dewan Syariah Nasional
melakukan pengawasan terhadap proses pengembangan bank terkait dengan
pemenuhan prinsip syariah (Zulpawati, 2012: 29-39).

Pada tingkat kinerja lokal, Dewan Syariah Nasional dibantu oleh Dewan
Pengawas Syariah. Setiap bank dari setiap unit kerjanya wajib memiliki dewan
pengawas syariah setingkat dewan komisaris yang berperan penting untuk; a.
Membuat persetujuan SOP produk perbankan syariah, b. membuat pernyataan
berkala bahwa bank yang diawasinya tidak keluar dari koridor syariah, c. Membuat
laporan kepada Bl tentang perkembangan dan aplikasi sistem keuangan syariah,
d. Meneliti dan membuat rekomendasi inovasi produk terbaru, e.
Mensosialisasikan perbankan/institusi keuangan syariah kepada masyarakat, f.
Memberikan masukan untuk kemajuan keuangan syariah (Surat Keputusan Direksi
Bank Indonesia No. 32/34/KEP/DIR, tentang Bank Umum Berdasarkan Prinsip Syariah).

Wildan Imaduddin Muhammad



JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

Pembentukan Dewan Pengawas Syariah bukan tidak menyisakan problem.
sedikitnya terdapat dua masalah yang seringkali dihadapi ketika menetapkan
anggota DPS; pertama kelangkaan ulama integratif yang memiliki penguasaan
fikih muamalah sekaligus penguasaan ilmu ekonomi dan keuangan modern, kedua
tidak melakukan pengawasan secara optimal dikarenakan DPS hanya dijadikan
sebagai objek pelengkap sehingga bisa dikatakan sebagai bukan pekerjaan utama.
Akhmad Faozan kemudian menawarkan solusi alternatif untuk mengatasi dua
problem tersebut; menyediakan jenjang pedidikan khusus untuk DPS, DPS harus
professional dan menjadi pekerjaan utama, dan dibentuk suatu asosiasi bagi
anggota DPS (Faozan, 2014: 23-30).

Dewan Syariah Nasional MUl sampai sekarang telah menghasilkan 125
fatwa tentang berbagai akad dan ketentuan Perbankan Syariah. Sesuai dengan
beragam akad yang tertuang dalam UUPS telah ditetapkan beberapa ketentuan
khusus dari DSN dengan pijakan al-Quran dan al-Hadis. Pembentukan DSN-MUI
sendiri berdasarkan SK Dewan Pimpinan MUI dengan No. Kep-754/MUI/11/1999
tertanggal 10 Februari 1999 tentang Pembentukan Dewan Syari’ah Nasional MUI
(https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/,tanggal 28 September 2019).

SIMPULAN

Penelitian ini mengungkapkan bahwa tonggak pemberlakuan Hukum Islam di
Indonesia telah ditempuh sepanjang perjalanan republik ini. Dengan adanya
Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan berdirinya Peradilan Agama semakin
menegaskan bahwa Hukum Islam diakomodir dengan baik oleh Negara sesuai
kesepakatan yang ditampung oleh pemerintah baik dari eksekutif, legislatif dan
yudikatif.

Posisi fatwa dalam hal ini memiliki fungsi strategis yang direpresentasikan
oleh Majelis Ulama Indonesia. Semangat pemberlakuan hukum Islam tersebut
merambah pada semangat menghidupkan ekonomi Islam dengan segmentasi
pasar secara global mengingat bahwa masyarakat Indonesia adalah umat Islam

Wildan Imaduddin Muhammad


https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/

JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

paling banyak di dunia. Melalui Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 dan
dibentuknya Dewan Syariah Nasional menegaskan peran dan pentingnya fatwa

MUI bagi bangsa Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman. 1995. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Akademika
Pressindo.

Arifin, Bustanul. 2014. “Fatwa dan Demokrasi: Studi Terhadap Fatwa Majelis
Ulama Indonesia”, At-Tahdzib Vol. 3, No. 1.

Asril. 2015. “Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Menurut UU No. 12 Tahun 2011
Tentang Pembentukan Perundang-Undangan”, Hukum Islam Vol. XV No. 1.
Juni.

Asfahani, Abu al-Qasim bin Husain al-. 1412. al-Mufradat fi Gharib al-Quran.
Damaskus: Dar al-Qalam.

Chapra, M. Umer. 2008. “The Nature of Riba in Islam”, Jurnal Studi Agama: Millah
Vol 8, No 1.

Faozan, Akhmad. 2014. “Optimalisasi Peran Dewan Pengawas Syariah Pada
Lembaga Keuangan Syariah”, El-Jizya Vol. 2, No. 1. Juni.

Hutagalung, Mura P. 1985. Hukum Islam dalam Era Pembangunan. Jakarta: Ind
Hill.

http://e-dokumen.kemenag.go.id

https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/

Ibn Hamdan, Ahmad. 1397. Sifat al-Mufti wa al-Mustafti. Beirut: Al-Maktab al-
Islami.

Ibrahim, Muhammad Yusri. 2007. al-Fatwa Ahammiyatuha Dawabituha Asaruha.
Kairo: Dar al-Yusr.

Ichwan, Moch Nur. 2012. “The Local Politics of Ortodoxy: The Majelis Ulama
Indonesia in Post-New Order Banten”, Journal of Indonesian Islam Vol. 6,

No.1.
Wildan Imaduddin Muhammad


http://e-dokumen.kemenag.go.id/
https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/

JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

Kaptein, Nico J.G. 2004. “The Voice of Ulama: Fatwas and Religious Authority in
Indonesia”, Archives de Sciences Sociales des Religions No. 125.

. 1995. “Meccan Fatwas from the End of Nineteenth Century on
Indonesian Affairs,” Studia Islamika. Vol. 2, No. 4.

Kumkelo, Mujaid. 2010. “Kedududkan Majelis Ulama Indonesia dan Komisi
Fatwanya dalam Sistem Hukum Tata Negara”, E/-Qudwah Vol. 10.

Manzur, lbnu. 1993. Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar al-Sadr.

Majelis Ulama Indonesia Provinsi Jawa Timur. 2013. Pedoman Penyelenggaraan
Oganisasi Majelis Ulama Indonesia. Surabaya: MUI Jatim.

Mudzhar, M. Atho. 1993. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi
Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-1988. Jakarta: INIS.

Nelli, Junni. 2012. “Kritik Terhadap Kompilasi Hukum Islam Tentang Pasal Sahnya
Perkawinan dan Pencatatan Perkawinan”, Jurnal Hukum dan HAM Vol. 1,
No.1.

Noer, Deliar. 1978. The Administration of Islam in Indonesia. New York: Cornell
Modern Indonesian Project.

Nurohman, Dede. 2008. Undang-Undang Perbankan Syariah; Makna, Implikasi,
dan Tantangan”, La_Riba Vol. ll, No. 2. Desember.

Qarafi, Shihab al-Din al-. 1994. Al-Zakirah. Beirut: Dar al-Gharb al-Islamy.

Qardawi, Yusuf al-. 1988. al-Fatwa bain al-Indibat wa al-Tasayyub. Kairo: Dar al-
Shahwah li al-Nashr.

Suwandi dan Khorul Hidayah. 2014. “Prinsip lbahah Sebagai Solusi Hukum
Terhadap Kelemahan Prinsip Wadi‘ah dan Mudarabah Dalam Undang
Undang Perbankan Syariah”, Asy-Syir’‘ah Vol. 48, No. 1. Juni.

Tim PKES. 2005. Perbankan Syariah. Jakarta: PKES Publishing.

Tobroni, Faiq. 2011. “Kawin Beda Agama dalam Legislasi Hukum Perkawinan
Indonesia Perspektif HAM,” Al-Mawarid, Vol. XI, No. 2. Januari.

www.bi.go.id/id/publikasi/perbankan-dan-stabilitas

Wildan Imaduddin Muhammad


http://www.bi.go.id/id/publikasi/perbankan-dan-stabilitas

JURISPRUDENSI:

Jurnal llmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam
Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163

Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076

Yasin, Mohamad Nur. 2010. “Argumen-Argumen Kemunculan Awal Perbankan
Syariah di Indonesia”, De Jure: Jurnal Syariah dan Hukum Vol. 2 No. 1. Juni.
Zulpawati. 2012. “Optimalisasi Fungsi Pengawasan Pada Perbankan Syariah”,

Igtishaduna Vol. lll, No. 1. Juni.

Wildan Imaduddin Muhammad



