
JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 146 

 

KEBERANJAKAN FATWA DARI LEGAL OPINION MENJADI LEGAL 
BINDING 

(Studi Kasus Fatwa DSN MUI Tentang Perbankan Syariah)  
 

Wildan Imaduddin Muhammad 
 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
imaduddinm045@gmail.com 

 
Abstract: The basic concept of fatwa in its position of binding law in Indonesia 

is legal opinion. But in certain cases fatwa has a legal binding which 
is must be obeyed by people. This article demonstrate how fatwa has 
a legal binding in the context of Indonesia and to what extent the 
fatwa has strategic position to assign the policies. The objects of 
research specifically is banking sharia act in which it is said the Islamic 
economy activities must be appropriate  with the fatwa of national 
sharia council. As concluding remark, this article show the 
development of fatwa from legal opinion to legal binding through the 
constitution as represent sharia banking act. 

Keywords:  fatwa, legal opinion, legal binding, sharia banking act.  

Abstrak: Kedudukan fatwa di Republik Indonesia pada dasarnya adalah tidak 

mengikat dan tidak berdampak hukum (legal opinion). Akan tetapi, 
dalam kasus tertentu, fatwa memiliki posisi dalam perundang-
undangan sehingga mempunyai kekuatan hukum yang mengikat 
(legal binding). Artikel ini akan mengekspolasi mengapa dan sejauh 
mana fatwa memiliki kekuatan hukum strategis dan menentukan 
kebijakan yang harus diikuti oleh semua stakaholder yang terlibat di 
dalamnya. Secara spesifik objek kajian dari artikel ini adalah Undang 
Undang Perbankan Syariah yang menyatakan bahwa seluruh aktifikas 
perekonomian Islam harus sesuai syariah yang ditetapkan oleh fatwa 
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa keberanjakan fatwa dari legal opinion menjadi 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 147 

 

legal binding dapat dilakukan dengan cara konstitusional seperti 
halnya undang-undang perbankan syariah. 

Kata Kunci: fatwa, legal opinion, legal binding, undang-undang perbankan 
syariah.    

 

 

PENDAHULUAN 

Fatwa merupakan instrumen hukum yang penting bagi masyarakat muslim di 

Indonesia dalam menjawab berbagai persoalan sejak zaman kolonial. Dalam 

cacatan Nico Kaptein selama rentang abad 19 dan 20, produk fatwa yang ada di 

Indoensia dapat ditemukan dalam tiga bentuk. Pertama, fatwa individu bercorak 

tradisionalis yang direpresentasikan oleh manuskrip berjudul muhimmat al-nafais 

fi bayan as’ilat al-hadith, berisi kompilasi fatwa dari beberapa ulama yang 

sebagian besar dari Syekh Zaini Ahmad Dahlan (w. 1886), mufti Mekah 

bermadzhab Syafi’i (Kaptein, 1995: 141-142). Kedua, fatwa individu bercorak 

modernis diwakili oleh buku karya A. Hassan (1887 – 1958) dengan judul Soal 

Jawab yang berisi fatwa-fatwa dihimpun dari majalah Pembela Islam periode 1929 

– 1935. Ketiga, fatwa komunal yang dikeluarkan oleh organisasi atau lembaga 

keagamaan seperti hasil bahtsul masail Nahdlatul Ulama (1926), fatwa majelis 

tarjih Muhammadiyyah (1912), dan juga fatwa Majelis Ulama Indonesia (1975) 

(Kaptein, 2004: 115-130).                
 Dalam rentang waktu tersebut, kedudukan fatwa adalah legal opinion 

dalam arti tidak memiliki konsekuensi hukum apa pun. Meski demikian, terdapat 

faktor eksternal yang dapat memperkuat posisi fatwa. Menurut analisa Syifa 

Amin, dua fatwa MUI tentang ahmadiyah dan paham sekularisme, pluralisme, dan 

liberalisme, cukup mendapatkan respon dari masyarakat luas dan berdampak 

pada komunitas tertentu (Widigdo & Hamid, 2014: 146 – 165). 

 Selain faktor sosial seperti kasus fatwa di atas, terdapat faktor politik yang 

dapat memperkuat posisi fatwa dari yang sebatas opini menjadi berkekuatan 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 148 

 

hukum yang mengikat. Makalah ini akan membahas mengenai fatwa-fatwa MUI 

yang memiliki landasan hukum konstitusional mengikat. Dengan kata lain, fatwa 

yang sifat dasarnya tidak mengikat kemudian menjadi mutlak karena telah diatur 

dalam konstitusi negara. Objek kajian makalah ini adalah seputar Undang Undang 

Perbankan Syariah, selanjutnya disingkat UUPS, dan Dewan Syariah Nasional, 

berikutnya disingkat DSN.  

 Ada dua pertanyaan penelitian yang hendak diajukan untuk membatasi 

lokus kajian: Pertama, bagaimana konteks fatwa dalam dinamika penerapan 

hukum Islam di Indonesia? Kedua, sejauh mana implementasi fatwa yang nilai 

dasarnya tidak mengikat menjadi konstruk yang harus dipatuhi?  

 Atas dasar dua pertanyaan di atas, maka pembahasan dalam artikel ini ada 

dua. Pertama, terkait dengan dinamika hukum positif di Indonesia yang 

mengakomodir aturan-aturan hukum Islam, kaitannya dengan kompilasi hukum 

Islam. Kedua, Undang-Undang Tahun 2008 No 21 tentang Perbankan Syariah dan 

Dewan Syariah Nasional MUI. 

 

MAJELIS ULAMA INDONESIA: SEJARAH DAN PERANNYA 

Sebelum berbicara mengenai dinamika hukum positif dalam kaitannya dengan 

hukum Islam, penting dibahas terlebih dahulu sejarah berdirinya MUI sebagai 

satu-satunya organisasi keagamaan yang diinisiasi oleh pemerintah. Pada masa 

1950-1959 peranan politik para ulama sangat penting dalam sistem demokrasi 

parlementer karena dipimpin oleh pemuka-pemuka agama. Dalam kurun waktu 

tersebut para ulama bukan hanya pemimpin dalam soal keagamaan tetapi juga 

dalam soal politik. Pada massa 1959-1965 di bawah demokrasi terpimpin Presiden 

Soekarno, khususnya setelah pembubaran Masyumi, para ulama harus 

mengundurkan diri dari politik formal dan membatasi peranannya pada soal-soal 

keagamaan saja, kecuali sejumlah kecil ulama Nahdatul Ulama yang masih tetap 

memperoleh lindungan Soekarno. Sehingga banyak diantara mereka yang kembali 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 149 

 

ke pesantren masing-masing untuk kembali mengajar ilmu agama dan ada pula 

yang mengubah kegiatannya menjadi mubalig (Mudzhar, 1993: 54).  

 Dengan makin berkurangnya peranan para ulama dalam politik formal, baik 

pemerintah maupun pihak ulama menghadapi tantangan untuk mencari bentuk 

peran baru bagi para ulama dan masyarakat. Dalam suatu konferensi para ulama 

di Jakarta yang diselenggarakan oleh Pusat Dakwah Islam dari tanggal 30 

September hingga 4 Oktober 1970, telah diajukan suatu saran untuk memajukan 

kesatuan kaum muslimin dalam kegiatan sosial mereka dengan membentuk 

sebuah majelis bagi para ulama Indonesia, yang diberikan tugas untuk 

memberikan fatwa-fatwa. Akan tetapi, saran demikian itu tidak diperhatikan oleh 

para ulama selama empat tahun (Noer, 1978: 72). 

 Pada waktu kemunduran politik timbul gagasan untuk membentuk MUI 

yang diajukan pemerintah. Keterlibatan pemerintah dalam pembentukan MUI 

tidak saja pada dorongan semangat dan pemberian kemudahan-kemudahan, 

tetapi pemberian pengarahan. Akan tetapi, pihak muslimin cenderung menolak 

gagasan semacam itu karena khawatir bahwa itu akan dipergunakan pemerintah 

untuk lebih membatasi gerakan kaum muslimin. Gagasan untuk membentuk MUI 

sudah terjadi pada tahun 1970, satu tahun sebelum dilangsungkan pemilihan 

umum, maka dapat ditarik kesimpulan bahwa gagasan pembentukan MUI 

awalnya adalah bagian dari strategi pemerintah untuk memperoleh dukungan 

kaum muslimin dalam pelaksanaan pemilihan umum pada tahun 1971 (Mudzhar, 

1993: 59). 

 Tanda-tanda bahwa pemerintah hendak mengendalikan kaum muslimin 

tergambar jelas ketika tahun 1973 pemerintah mendesak agar keempat partai 

politik Islam yang ada, menghapuskan sebutan Islam dan menggabungkan diri 

dalam satu partai yang diberi nama Partai Persatuan Pembangunan (PPP). Pada 

waktu yang bersamaan partai-partai bukan-Islam yang ada (Nasionalis, Protestan 

dan Katolik) juga diminta bergabung menjadi satu, dengan sebutan Partai 

Demokrasi Indonesia (PDI). Peristiwa besar ketiga yang terjadi kira-kira dua tahun 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 150 

 

sebelum terbentuknya MUI adalah penyampaian pemerintah kepada perlemen 

rancangan undang-undang perkawinan pada tanggal 31 Juli 1973 (Tobroni, 2011): 

157-171). 

 Dua tahun berselang, Majelis Ulama Indonesia didirikan di Jakarta pada 

tanggal 17 Rajab 1395 H, bertepatan dengan tanggal 26 Juli 1975 M dalam 

pertemuan alim ulama yang dihadiri oleh Majelis Ulama daerah, pimpinan ormas 

Islam tingkat nasional, Pembina kerohanian dari empat angkatan (Angkatan Darat, 

Angkatan Udara, Angkatan Laut dan Kepolisian Republik Indonesia), serta 

beberapa tokoh Islam yang hadir sebagai pribadi. Tanda berdirinya Majelis Ulama 

Indonesia diabadikan dalam bentuk penandatanganan piagam berdirinya Majelis 

Ulama Indonesia yang ditandatangani oleh 51 orang ulama, terdiri dari 26 orang 

ketua Majelis Ulama Daerah Tingkat I se-Indonesia, 10 orang Ulama dari unsur 

organisasi kemasyarakatan (Ormas) Islam tingkat pusat, 4 orang ulama dari Dinas 

Rohani Islam AD, AU, AL, dan Polri, serta 11 orang ulama yang hadir sebagai 

pribadi (Arifi, 2014: 13-15). 

 Kesepuluh Ormas Islam tersebut adalah: Nahdatul Ulama (NU) diwakili KH. 

Moh. Dahlan, Muhammadiyah diwakili oleh Ir. H. Basit Wahid, Syarikat Islam (SI) 

diwaikili oleh H. Syafi‟i Wirakusumah, Persatuan Islam (Perti) diwakili oleh H. 

Nurhasan Ibnu Hajar, Al-Wasliyah diwakili oleh Anas Tanjung, Mathla‟ul Anwar 

diwakili oleh KH. Saleh Su‟aidi, Gabungan Usaha-usaha Pengembangan 

Pendidikan Islam (GUPPI) diwakili oleh KH. S. Qudratullah, Pusat Pendidikan Tinggi 

Dakwah Islam (PTDI) diwakili oleh H. Sukarsano, Dewan Masjid Indonesia (DMI) 

diwakili oleh KH. Hasyim Adnan, dan Al-Ittihadiyah diwakili oleh H. Zaenal Arifin 

Abbas (Kumkelo, 2010: 11-18).  

 Pertemuan alim ulama yang melahirkan MUI tersebut di tetapkan sebagai 

Munas (Musyawarah Nasional) MUI Pertama. Dengan demikian, sebelum adanya 

MUI Pusat, terlebih dahulu di daerah-daerah telah terbentuk Majelis Ulama. 

Dalam hal ini kelahiran MUI tumbuh dari bawah (bottom up) sesuai aspirasi ulama 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 151 

 

di daerah. Pembukaan MUNAS MUI I pada tanggal 21 Juli 1975 di Istana Negara 

(MUI Jatim, 2013: 7).  

 Dari fakta sejarah di atas tidak dapat dipungkiri bahwa pendirian MUI 

merupakan bagian dari dinamika politik orde baru. Keterlibatan Presiden Soeharto 

dalam pembentukan MUI, menjadikannya sebagai lembaga kepanjangan tangan 

dan kepentingan pemerintahan Soeharto. Pasca lengsernya kekuasaan orde baru 

dan mulai era reformasi, MUI kemudian menegaskan posisinya sebagai lembaga 

independen yang murni untuk kepentingan umat, bukan lagi tangan kanan 

pemerintah (Ichwan, 2012: 166-170). 

 Posisi dan peran MUI pasca reformasi semakin kuat di kalangan masyarakat. 

MUI semakin responsif dan cepat memberikan jawaban atas problematika yang 

menyangkut kepentingan khalayak ramai. Hal ini terbukti dengan fatwa-fatwa 

yang dikeluarkan setiap tahunnya. Pada pembahasan selanjutnya akan 

dipaparkan tentang fatwa MUI yang mengikat dan terkhusus dengan dibentuknya 

Dewan Syariah Nasional pasca lahirnya Undang-Undang Perbankan Syariah tahun 

2008. 

 

FATWA, MUI, DAN DINAMIKA HUKUM ISLAM DI INDONESIA  

Fatwa merupakan kata serapan yang diambil dari bahasa Arab dengan kata dasar 

al-futya atau al-fatwa. Diksi yang menunjukkan makna seseorang memberi fatwa 

digunakan kata al-ifta, bentuk masdar dari kata kerja afta-yufti berarti 

menjelaskan dan menerangkan.  Seperti contoh: afta al-‘alim, orang alim itu 

memberi penjelasan (Manzur, 1993: 147). Sedangkan kata al-futya adalah bentuk 

lain dari kata al-fatwa dua kata yang memiliki makna sama. Raghib al-Asfahâni 

menyebutkan bahwa makna dari kata al-futya dan al-fatwa adalah jawaban 

terhadap persoalan-persoalan hukum (al-Asfahani, 1412: 625). 

 Defenisi fatwa menurut para pakar ushul fiqh tidak jauh berbeda dengan 

pengertian fatwa menurut ahli bahasa. Al-Qarâfi mendefinisikan fatwa dengan 

memberi keterangan tentang hukum Allah Swt, baik yang bersifat mulzim (wajib 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 152 

 

diikuti) atau tidak (al-Qarafi, 1994: 121). Sedangkan Ibnu Hamdan menyebutkan 

bahwa fatwa adalah menyampaikan penjelasan tentang hukum syara’ (Islam) 

berdasarkan dalil syar’i (Hamdan, 1397: 4). 

 Syeikh Al-Qaradlâwi memperjelas defenisi fatwa dengan menambahkan 

unsur mustafti (peminta fatwa). Fatwa adalah memberi penjelasan tentang 

hukum syara’ (Islam) pada suatu persoalan sebagai bentuk jawaban bagi peminta 

fatwa baik itu peminta fatwa teridentifikasi atau tidak, baik itu individu atau 

kelompok (al-Qardawi, 1988: 11). 

 Dapat disimpulkan bahwa fatwa adalah memberi penjelasan tentang 

hukum syara’ (Islam) berdasarkan al-Quran, sunnah, ijma’, qiyas atau dalil-dalil 

syar’i yang lain untuk menjawab pertanyaan mustafti (peminta fatwa). Terlepas 

apakah peminta fatwa adalah individu, kelompok atau lembaga. Fatwa juga tidak 

mempunyai kekuatan yang mengikat kepada mustafti.  

 Sebagian pakar ushul fiqh seperti: al-Syaukani, Ibn Rusyd, Rasyid Ridhâ, 

Wahbah Zuhaili beranggapan bahwa tidak ada perbedaan antara fatwa dan 

ijtihad, karena seorang mufti pasti seorang mujtahid. Namun jika dilihat lebih jauh, 

fatwa dan ijtihad berbeda. Pertama, Objek ijtihad adalah hukum syara’ (Islam) 

yang bersifat zanni (tidak pasti), sedangkan fatwa objeknya lebih umum, sesuai 

dengan kebutuhan mustafti (peminta fatwa). Kedua, Seorang mujtahid ketika 

melakukan istinbâth (mencari sebuah hukum) tidak memperhatikan kondisi 

individu per individu, hanya fokus pada masalah. Sedangkan seorang mufti ketika 

mengeluarkan fatwa mesti memperhatikan hal-hal yang meliputi masalah dan 

kondisi mustafti (peminta fatwa). Ketiga, Fatwa biasanya berawal dari pertanyaan 

masalah yang dialami oleh mustafti sedangkan ijtihad bersifat lebih umum, baik 

masalah yang telah terjadi ataupun belum (Ibrahim, 2007: 63-65).  

 Dalam konteks Indonesia pasca kemerdekaan, peran fatwa secara 

kelembagaan dapat ditemukan melalui organisasi massa Islam seperti 

Muhammadiyah dengan majlis tajrihnya, Nahdlatul Ulama dengan bahsul 

masailnya dan Majelis Ulama Indonesia dengan komisi fatwanya. Organisasi yang 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 153 

 

terakhir lebih representatif dari dua organisasi sebelumnya dalam pengakuan 

netral mengingat bahwa para anggotanya merupakan gabungan dari berbagai 

organisasi Islam termasuk NU dan Muhammadiyah. 

 Beralih pada pembahasan mengenai dinamika hukum Islam di Indonesia, 

Satjipto Rahardjo sebagaimana dikutip Hutagalung mengatakan bahwa pada 

dasarnya pembangunan dalam bidang hukum adalah usaha-usaha untuk 

mengadakan pembaharuan pada sifat dan isi dari ketentuan hukum yang berlaku 

dan usaha yang diarahkan bagi pembentukan hukum yang baru sebagai cara untuk 

melaksanakan pembangunan masyarakat (Hutagalung, 1985: 9). Kenyataan 

bahwa masyarakat Indonesia mayoritas beragama Islam, dan karenanya hukum 

Islam dapat diakomodir dalam penyusunan hukum nasional atas dasar 

konstitusional (Abdurrahman, 1995: 2-3). 

 Hal ini ditambah dengan catatan sejarah perjuangan umat Islam Indonesia 

terhadap tanah airnya dan catatan sejarah hukum Islam yang sudah membumi di 

bumi nusantara ini semenjak masa pra-penjajahan hingga sekarang, maka tidak 

dapatlah di sangkal untuk menjadikan ajaran Islam sebagai salah satu sumber 

pembentukan dan penerapan Hukum Nasional.Berlakunya Hukum Islam di 

Indonesia untuk sebagian besar adalah tergantung pada umat Islam yang menjadi 

pendukung utamanya. Umat dalam artian sebuah komunitas penganut suatu 

agama yang dituntut melaksanakan kewajiban ajaran agamanya (Abdurrahman, 

1995: 2-3). 

 Kebutuhan akan adanya Kompilasi Hukum Islam bagi Peradilan Agama 

sudah lama menjadi catatan sejarah Departemen Agama. Keluarnya surat edaran 

Biro Peradilan Agama Nomor B/1/735 tanggal 18 Februari 1958 tentang 

Pelaksanaan Peraturan Pemerintah Nomor 45 Tahun 1957 yang mengatur tentang 

Pembentukan Pengadilan Agama/Mahkamah Syariah di luar Jawa dan Madura 

menunjukkan salah satu bukti tentang hal tersebut (Asril, 2015: 29).  

  Upaya pemenuhan kebutuhan akan adanya Kompilasi Hukum Islam bagi 

Peradilan Agama merupakan rangkaian sebuah cita-cita bangsa Indoesia yang 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 154 

 

menyatu dalam sejarah pertumbuhan Peradilan Agama itu sendiri. Melalui 

perjalanan yang panjang akhirnya umat Islam di Indonesia telah mempunyai 

hukum keluarga dan kewarisan serta perwakafan sendiri sejak tahun 1991, yaitu 

sejak berlakunya Kompilasi Hukum Islam (Nelli, 2012: 20-21). 

 Dengan adanya traktat Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang mengatur 

sedimikian rupa mengenai tiga hal: hukum perkawinan, hukum kewarisan dan 

hukum perwakafan, jelas sudah posisi dan kedudukan hukum Islam dalam kancah 

hukum positif di Indonesia dengan adanya eksistensi peradilan agama (http://e-

dokumen.kemenag.go.id, 14 Oktober 2017).      

 

FATWA TENTANG PERBANKAN SYARIAH: DARI LEGAL OPINION 

MENJADI LEGAL BINDING 

Sebagai negara demokrasi dengan penduduk muslim terbesar di dunia, 

merupakan sebuah keniscayaan bagi Indonesia untuk menjamin dan 

mengakomodasi kebutuhan warga negaranya yang beragama Islam. Salah satu 

bentuk kebutuhan masyarakat Muslim di Indonesia adalah terjaminnya akses 

sistem keuangan yang bebas dari riba. Terlepas dari perdebatan definisi riba dan 

pro-kontra mengenainya (Chapra, 2008: 1-16), realita di masyarakat menunjukkan 

bahwa sebagian Muslim menghendaki sistem keuangan yang bebas riba (Tim PKES, 

2005). 

 Nur Yasin dalam penelitiannya mengungkapkan bahwa sedikitnya ada lima 

argumentasi penentu yang menyebabkan munculnya Bank Syariah di Indonesia. 

Pertama, mainstream pemikiran posmodernisme, yakni disebabkan oleh 

munculnya kebutuhan kembali masyarakat modern terhadap unsur spiritualitas. 

Kedua perjuangan panjang Muslim Indonesia atas upaya formalisasi syariat, dilihat 

dari periode pra-kemerdekaan, pasca-revolusi, orde baru, dan yang terakhir masa 

reformasi seperti sekarang. Ketiga, kontinuitas perkembangan Ekonomi Islam 

secara global, ditandai dengan berdirinya Islamic Development Bank (IDB) pada 

tanggal 23 April 1975. Meskipun sebelum IDB telah berdiri Bank Islam di Pakistan, 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 155 

 

Malaysia, dan Mesir, akan tetapi IDB menjadi tonggak pertama berdirinya Bank 

Syariah di seluruh dunia. Keempat, imbas dari kebijakan politik Soeharto yang 

sangat akomodatif terhadap gerakan Islam non politis, termasuk mengakomodasi 

pembentukan ICMI, MUI, dan pembentukan BMI di tahun 1992. Kelima, kehadiran 

BMI didasari oleh dua model prilaku masyarakat Indonesia; pertama prilaku 

institusional lewat kerja institusi dan kedua prilaku kolektif masyarakat yang 

mendukung penuh pembentukan BMI (Yasin, 2010: 109-123). 

 Penting untuk diperhatikan hasil penelitian Harif Amali Rivai dkk tentang 

faktor penentu konsumen dalam hal memilih jasa perbankan, antara syariah dan 

konvensional. Dalam amatannya melalui survey kuantitatif di Sumatera Barat, 

sebanyak 51,4% menyatakan bahwa bunga bank tidak diperbolehkan menurut 

agama, namun mereka tetap menggunakan jasa bank konvensional. 29,8% 

responden memahami bunga tidak bertentangan dengan ajaran agama, 

sedangkan sisanya 18,5% menyatakan abstain. Dari hasil analisa penelitian, 

terungkap bahwa pemilihan konsumen antara perbankan syariah dan 

konvensional tidak melulu atas dasar faktor bunga riba atau bentuk keyakinan 

responden. Oleh karena itu, salah satu rekomendasi penelitian adalah sudah 

saatnya bank syariah beralih dari kecenderungan menyasar segmen konsumen 

syariah loyalist menuju perbaikan kualitas pelayanan serta benefit lainnya, 

sehingga diperlukan kesiapan infrastruktur dan sumber daya ahli agar mampu 

berkembang selayaknya bank konvensional (www.bi.go.id, 10 Oktober 2017). 

 Di satu sisi Nur Yasin dengan tulisannya hendak mengatakan bahwa 

hadirnya bank syariah merupakan tonggak awal kebangkitan ekonomi Islam di 

Indonesia yang menyiratkan optimisme di masa yang akan datang. Di sisi lain, 

Hanif Amali lewat survey dan analisanya memperlihatkan market share bank 

syariah masih jauh di bawah bank konvensional. Oleh karenya, perlu dilakukan 

perbaikan sistem secara terus menerus agar bank syariah memperlihatkan 

perkembangan yang semakin signifikan. 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 156 

 

  Penulis terlebih dahulu akan memaparkan penelitian yang terkait dengan 

Undang Undang Perbankan Syariah (UUPS) dan fatwa Dewan Syariah Nasional 

(DSN). Sepanjang penelusuran penulis, Dede Nurohman adalah peneliti yang 

memberikan ulasan komprehensif tentang UUPS. Dalam artikelnya, Dede 

mennuliskan bahwa kehadiran UUPS dapat dimaknai sebagai buah dari 

perjuangan panjang umat Islam atas formalisasi syariat, dan berimplikasi pada 

semakin ramainya panggung ekonomi Islam di berbagai institusi kelembagaan. 

Akan tetapi, Dede menilai masih banyak tantangan yang harus dihadapi yaitu; 

tantangan orientasi, kemajuan zaman, dan profesionalitas yang harus dijawab 

oleh lembaga bank syariah (Nurohman, 2008: 279-296). 

 Penulis menggaris bawahi sedikitnya ada sebelas akad yang secara eksplisit 

disebutkan dalam Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 Tentang Perbankan 

Syariah [LN 2008/94, TLN 4867]. Kesemua akad itu tercakup pertama kali pada 

pasal 19, dan kemudian diulang-ulang pada pasal berikutnya sesuai dengan 

kebutuhan bab dalam Undang Undang. Berikut pasal 19 ayat 1: kegiatan usaha 

Bank Umum Syariah meliputi: 

a. Menghimpun dana dalam bentuk Simpanan berupa Giro, Tabungan, 

atau bentuk lainnya yang dipersamakan dengan itu berdasarkan akad 

wadi’ah atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip Syariah; 

b. Menghimpun dana dalam bentuk investasi berupa Deposito, Tabungan, 

atau bentuk lainnya yang dipersamakan dengan itu berdasarkan akad 

mudharabah atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip 

Syariah  

c. Menyalurkan pembiayaan bagi hasil berdasarkan akad mudharabah, 

akad musyarakah, atau akad lain yang tidak bertentangan dengan 

Prinsip Syariah  

d. Menyalurkan pembiayaan berdasarkan akad murabahah, akad salam, 

akad istishna’, atau akad lain yang tidak bertentangan dengan prinsip 

syariah 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 157 

 

e. Menyalurkan pembiayaan berdasarkan akad qardh atau akad lain yang 

tidak bertentangan dengan prinsip syariah 

f. Menyalurkan pembiayaan penyewaan barang bergerak atau tidak 

bergerak kepada nasabar berdasarkan akad ijarah dan/atau sewa beli 

dalam bentuk ijarah muntahiya bittamlik atau akad lain yang tidak 

bertentangan dengan prinsip syariah  

g. Melakukan pengambilalihan utang berdasarkan akad hiwalah atau akad 

lain yang tidak berdasarkan prinsip syariah. Dst …  

 

 Beberapa akad di atas, kemudian diperjelas definisinya di bagian penjelasan 

Undang Undang. Pertama, akad wadi’ah adalah akad penitipan barang atau uang 

antara pihak yang mempunyai barang atau uang dan pihak yang diberi 

kepercayaan dengan tujuan untuk menjaga keselamatan, keamanan, serta 

keutuhan barang atau uang. Kedua, akad mudharabah dalam menghimpun dana 

adalah akad kerja sama antara pihak pertama (malik, shahibul mal, atau nasabah) 

sebagai pemilik dana dan pihak kedua (‘amil, mudharib, atau bank Syariah) yang 

bertindak sebagai pengelola dana dengan membagi keuntungan usaha sesuai 

dengan kesepakatan yang dituangkan dalam akad. Ketiga, akad mudharabah 

dalam pembiayaan adalah akad kerja sama suatu usaha antara pihak pertama 

yang menyediakan seluruh modal (Bank Syariah), dan pihak kedua (nasabah) yang 

bertindak selaku pengelola dana dengan membagi keuntungan usaha sesuai 

dengan kesepakatan yang dituangkan dalam akad, sedangkan kerugian 

ditanggung sepenuhnya oleh Bank Syariah kecuali jika pihak kedua melakukan 

kesalahan yang disengaja, lalai atau menyalahi perjanjian. 

 Keempat, akad musyarakah adalah akad kerja sama di antara dua pihak atau 

lebih untuk suatu usaha yang masing-masing pihak memberikan porsi dana 

dengan ketentuan bahwa keuntungan akan dibagi sesuai dengan kesepakatan, 

sedangkan kerugian ditanggung sesuai dengan porsi dana masing-masing. Kelima, 

akad murabahah adalah akad pembiayaan suatu barang dengan menegaskan 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 158 

 

harga belinya kepada pembeli dan pembeli membayarnya dengan harga yang 

lebih sebagai keuntungan yang disepakati. Keenam, akad salam, adalah akad 

pembiayaan suatu barang dengan cara pemesanan dan pembayaran harga yang 

dilakukan terlebih dahulu dengan syarat tertentu yang disepakati.  

 Ketujuh, akad istishna’ adalah akad pembiayaan barang dalam bentuk 

pemesanan pembuatan barang tertentu dengan kriteria dan persyaratan tertentu 

yang disepakati antara pemesan atau pembeli (mustashni’) dan penjual atau 

(shani’). Kedelapan akad qardh, adalah akad pinjaman dana kepada nasabah 

dengan ketentuan bahwa nasabah wajib mengembalikan dana yang diterimanya 

pada waktu yang telah disepakati. Kesembilan akad ijarah, yakni akad penyediaan 

danan dalam rangka memindahkan hak guna atau manfaat dari suatu barang atau 

jasa berdasarkan transaksi sewa, tanpa diikuti dengan pemindahan kepemilikan 

barang itu sendiri. Kesepuluh, akad ijarah muntahiya bittamlik, adalah akad 

penyediaan dana dalam rangka memindahkan hak guna atau manfaat dari suatu 

barang atau jasa berdasarkan transaksi sewa dengan opsi pemindahan 

kepemilikan barang. Kesebelas, akad hawalah, yakni akad pengalihan utang dari 

pihak yang berutang kepada pihak lain yang wajib menanggung atau membayar. 

 Suwandi dan Khoirul Hidayah kemudian mengindikasikan ada ketimpangan 

dalam prinsip akad yang ditetapkan Undang Undang Perbankan Syariah. 

Ketimpangan tersebut berasal dari prinsip wadi’ah dan prinsip mudharabah yang 

menurutnya tidak proporsional untuk diterapkan dalam dunia bisnis modern. 

Terjadi ketidak adilan antara bank syariah dengan nasabah. Pada saat transaksi 

penyimpanan atau penghimpunan dana oleh nasabah kepada bank syariah, 

digunakan prinsip wadi’ah dalam arti nasabah tidak berhak mendapatkan 

keuntungan apa pun. Tetapi ketika penyaluran dana oleh bank syariah kepada 

nasabah, prinsip mudharabahlah yang digunakan (Suwandi & Hidayah, 2014: 84).  

 Pada prinsipnya, akad wadi’ah merupakan bentuk penitipan barang atau 

uang yang bebas resiko dan tanpa biaya. Akan tetapi kemudian dimodifikasi 

sedemikian rupa menjadi wadi’ah yad amanah dan kemudian wadi’ah yad 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 159 

 

dhaman agar bank syariah dapat mendapatkan keuntungan. Dalam pandangan 

mereka, hal ini perlu dikembalikan pada kaidah al-aslu baqa’u ma kana ‘ala ma 

kana, dengan arti bahwa pergeseran hukum yang menyebabkan pertentangan 

dengan hukum lain yang berlaku seharusnya dikembalikan pada hukum asal. Lalu 

tulisan tersebut menyatakan prinsip ibahah sebagai solusi dari lemahnya prinsip 

wadi’ah. Dengan prinsip ini, bank dapat dengan leluasa mengelola dana simpanan 

nasabah sesuai dengan kebutuhan pasar global asalkan tidak bertentangan 

dengan dalil hukum yang berlaku ((Suwandi & Hidayah, 2014: 95).      

 Terlepas dari tawaran konsep Suwandi dan Khoirul Hidayah, mekanisme 

aturan yang ada dalam UUPS kemudian diterjemahkan ke dalam fatwa DSN yang 

dalam legal positionnya bertindak sebagai pengawas resmi lembaga keuangan 

syariah di tingkat nasional agar tidak keluar dari tata aturan syariah. Selain oleh 

DSN, Bank Indonesia turut memiliki otoritas untuk mengawasi bank syariah. 

Bedanya, Bank Indonesia berperan dalam meninjau kesehatan bank meliputi lima 

indikator: kecukupan modal (capital adeqacy), kualitas aset(asset qauality), 

kualitas manajemen, kemampuan menciptakan laba (earning ability), dan 

kecukupan likuiditas (liquidity sufficiency), sedangkan Dewan Syariah Nasional 

melakukan pengawasan terhadap proses pengembangan bank terkait dengan 

pemenuhan prinsip syariah (Zulpawati, 2012: 29-39).      

  Pada tingkat kinerja lokal, Dewan Syariah Nasional dibantu oleh Dewan 

Pengawas Syariah. Setiap bank dari setiap unit kerjanya wajib memiliki dewan 

pengawas syariah setingkat dewan komisaris yang berperan penting untuk; a. 

Membuat persetujuan SOP produk perbankan syariah, b. membuat pernyataan 

berkala bahwa bank yang diawasinya tidak keluar dari koridor syariah, c. Membuat 

laporan kepada BI tentang perkembangan dan aplikasi sistem keuangan syariah, 

d. Meneliti dan membuat rekomendasi inovasi produk terbaru, e. 

Mensosialisasikan perbankan/institusi keuangan syariah kepada masyarakat, f. 

Memberikan masukan untuk kemajuan keuangan syariah (Surat  Keputusan Direksi 

Bank Indonesia No. 32/34/KEP/DIR, tentang Bank Umum Berdasarkan Prinsip Syariah). 



JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 160 

 

 Pembentukan Dewan Pengawas Syariah bukan tidak menyisakan problem. 

sedikitnya terdapat dua masalah yang seringkali dihadapi ketika menetapkan 

anggota DPS; pertama kelangkaan ulama integratif yang memiliki penguasaan 

fikih muamalah sekaligus penguasaan ilmu ekonomi dan keuangan modern, kedua 

tidak melakukan pengawasan secara optimal dikarenakan DPS hanya dijadikan 

sebagai objek pelengkap sehingga bisa dikatakan sebagai bukan pekerjaan utama. 

Akhmad Faozan kemudian menawarkan solusi alternatif untuk mengatasi dua 

problem tersebut; menyediakan jenjang pedidikan khusus untuk DPS, DPS harus 

professional dan menjadi pekerjaan utama, dan dibentuk suatu asosiasi bagi 

anggota DPS (Faozan, 2014: 23-30). 

 Dewan Syariah Nasional MUI  sampai sekarang telah menghasilkan 125 

fatwa tentang berbagai akad dan ketentuan Perbankan Syariah. Sesuai dengan 

beragam akad yang tertuang dalam UUPS telah ditetapkan beberapa ketentuan 

khusus dari DSN dengan pijakan al-Quran dan al-Hadis. Pembentukan DSN-MUI 

sendiri berdasarkan SK Dewan Pimpinan MUI dengan No. Kep-754/MUI/II/1999 

tertanggal 10 Februari 1999 tentang Pembentukan Dewan Syari’ah Nasional MUI 

(https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/,tanggal 28 September 2019).  

 

SIMPULAN 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa tonggak pemberlakuan Hukum Islam di 

Indonesia telah ditempuh sepanjang perjalanan republik ini. Dengan adanya 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan berdirinya Peradilan Agama semakin 

menegaskan bahwa Hukum Islam diakomodir dengan baik oleh Negara sesuai 

kesepakatan yang ditampung oleh pemerintah baik dari eksekutif, legislatif dan 

yudikatif. 

 Posisi fatwa dalam hal ini memiliki fungsi strategis yang direpresentasikan 

oleh Majelis Ulama Indonesia. Semangat pemberlakuan hukum Islam tersebut 

merambah pada semangat menghidupkan ekonomi Islam dengan segmentasi 

pasar secara global mengingat bahwa masyarakat Indonesia adalah umat Islam 

https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/


JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 161 

 

paling banyak di dunia. Melalui Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 dan 

dibentuknya Dewan Syariah Nasional menegaskan peran dan pentingnya fatwa 

MUI bagi bangsa Indonesia.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdurrahman. 1995. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Akademika 

Pressindo.  

Arifin, Bustanul. 2014. “Fatwa dan Demokrasi: Studi Terhadap Fatwa Majelis 

Ulama Indonesia”, At-Tahdzib Vol. 3, No. 1. 

Asril. 2015. “Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Menurut UU No. 12 Tahun 2011 

Tentang Pembentukan Perundang-Undangan”, Hukum Islam Vol. XV No. 1. 

Juni.  

Asfahani, Abu al-Qasim bin Husain al-. 1412. al-Mufradat fi Gharib al-Quran. 

Damaskus: Dar al-Qalam.  

Chapra, M. Umer. 2008. “The Nature of Riba in Islam”, Jurnal Studi Agama: Millah 

Vol 8, No 1.  

Faozan, Akhmad. 2014. “Optimalisasi Peran Dewan Pengawas Syariah Pada 

Lembaga Keuangan Syariah”, El-Jizya Vol. 2, No. 1. Juni. 

Hutagalung, Mura P. 1985. Hukum Islam dalam Era Pembangunan. Jakarta: Ind 

Hill. 

http://e-dokumen.kemenag.go.id 

https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/ 
Ibn Hamdan, Ahmad. 1397. Sifat al-Mufti wa al-Mustafti. Beirut: Al-Maktab al-

Islami.  

Ibrahim, Muhammad Yusri. 2007. al-Fatwa Ahammiyatuha Dawabituha Asaruha. 

Kairo: Dar al-Yusr. 

Ichwan, Moch Nur. 2012. “The Local Politics of Ortodoxy: The Majelis Ulama 

Indonesia in Post-New Order Banten”, Journal of Indonesian Islam Vol. 6, 

No.1. 

http://e-dokumen.kemenag.go.id/
https://dsnmui.or.id/kami/sekilas/


JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 162 

 

 

Kaptein, Nico J.G. 2004. “The Voice of Ulama: Fatwas and Religious Authority in 

Indonesia”, Archives de Sciences Sociales des Religions No. 125.  

___________. 1995. “Meccan Fatwas from the End of Nineteenth Century on 

Indonesian Affairs,” Studia Islamika. Vol. 2, No. 4. 

Kumkelo, Mujaid. 2010. “Kedududkan Majelis Ulama Indonesia dan Komisi 

Fatwanya dalam Sistem Hukum Tata Negara”, El-Qudwah Vol. 10. 

Manzur, Ibnu. 1993. Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar al-Sadr.  

Majelis Ulama Indonesia Provinsi Jawa Timur. 2013. Pedoman Penyelenggaraan 

Oganisasi Majelis Ulama Indonesia. Surabaya: MUI Jatim. 

Mudzhar, M. Atho. 1993. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi 

Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-1988. Jakarta: INIS. 

Nelli, Junni. 2012. “Kritik Terhadap Kompilasi Hukum Islam Tentang Pasal Sahnya 

Perkawinan dan Pencatatan Perkawinan”, Jurnal Hukum dan HAM Vol. 1, 

No.1.  

Noer, Deliar. 1978. The Administration of Islam in Indonesia. New York: Cornell 

Modern Indonesian Project.  

Nurohman, Dede. 2008. Undang-Undang Perbankan Syariah; Makna, Implikasi, 

dan Tantangan”, La_Riba Vol. II, No. 2. Desember. 

Qarafi, Shihab al-Din al-.  1994. Al-Zakirah. Beirut: Dar al-Gharb al-Islamy. 

Qardawi, Yusuf al-. 1988. al-Fatwa bain al-Indibat wa al-Tasayyub. Kairo: Dar al-

Shahwah li al-Nashr.  

Suwandi dan Khorul Hidayah. 2014. “Prinsip Ibahah Sebagai Solusi Hukum 

Terhadap Kelemahan Prinsip Wadi’ah dan Mudarabah Dalam Undang 

Undang Perbankan Syariah”, Asy-Syir’ah Vol. 48, No. 1. Juni. 

Tim PKES. 2005. Perbankan Syariah. Jakarta: PKES Publishing. 

Tobroni, Faiq. 2011. “Kawin Beda Agama dalam Legislasi Hukum Perkawinan 

Indonesia Perspektif HAM,” Al-Mawarid, Vol. XI, No. 2. Januari. 

www.bi.go.id/id/publikasi/perbankan-dan-stabilitas  

http://www.bi.go.id/id/publikasi/perbankan-dan-stabilitas


JURISPRUDENSI:  
Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-undangan dan Ekonomi Islam 

Volume 11 Edisi 2 Tahun 2019, 146-163 
Doi: https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i2.1076 

Wildan Imaduddin Muhammad 163 

 

Yasin, Mohamad Nur. 2010. “Argumen-Argumen Kemunculan Awal Perbankan 

Syariah di Indonesia”,  De Jure: Jurnal Syariah dan Hukum Vol. 2 No. 1. Juni. 

Zulpawati. 2012. “Optimalisasi Fungsi Pengawasan Pada Perbankan Syariah”, 

Iqtishaduna Vol. III, No. 1. Juni. 

 


