
LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

1 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

RELEVANSI JARIMAH HUDUD DAN HAM INTERNASIONAL         

DALAM IMPLEMENTASI DI ERA MODERN  

(SEBUAH KAJIAN FIQH KONTEMPORER) 

Nairazi AZ, SHI, MA 
Dosen Tetap Fakultas Syariah Prodi Hukum Pidana Islam IAIN Zawiyah Cot Kala Langsa 

Nairazi.az@gmail.com 

 
 

ABSTRAK 

The Qur'anic concept of penal sanctions, especially criminal sanctions 

centered on hadd Because the existence of sanctions has been 

determined by syara '. Because after all the punishment applied to the 

perpetrator A form of justice for the victim, and impossible that man 

as a person can be separated with his community And this only occurs 

in the theoretical realm, but in the sociological reality Even in 

psychological reality, Human beings can not be separated from society 

In the concept of punishment formation in Islamic crime, the form of 

retribution (retaliation) includes two things are the violence of a 

punishment and the penalty imposed for a criminal offender In 

relation to the first aspect of the problems that arise later is the 

emergence of the view that the punishment demanded in Islamic 

criminal law is very cruel and ignores the human rights norms such as 

the form of hand-cutting penalty Stoning, crucifixion, cross-cutting of 

hands and feet and hanging. The forms of punishment are contrary to 

Article 7 of the International Covenant on Civil and Political Rights 

Where in the ICCPR (International Covenant on Civil and Political 

Rights) no one should be treated inhumanely Which has been agreed 

by various countries on the implementation of human rights If viewed 

from a Western perspective of human rights, hudūd is an example of 

punishment that violates the rules, prohibitions on treatment or 

punishment that they tend to deem humiliating and degrading human 

dignity And however the laws established in Islamic criminal law are 

backed by the social and political of the Islamic community at the 

time, which is also a response to its needs and interests. 
 

Keyword: Relevansi, Jarimah Hudud, HAM 

 

A. PENDAHULUAN 

 Teori hadd bagi umat Islam yang taat beragama dianggap hukum pidana 

syariah yang sah dan mengikat karena otoritas keagamaannya, dan mengabaikan 

pembenaran penologis yang mendukungnya. Di lain pihak, karena faktor agama 

mailto:Nairazi.az@gmail.com


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

2 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Islam tidak sesuai dengan non-Muslim dan tidak diambil sebagai kewajiban oleh 

kaum Muslim sekular, maka hukum pidana syariah sebaiknya dijustifikasi terhadap 

segmen-segmen penduduk dalam terma-terma yang dapat diterima mereka, tanpa 

ada diskriminasi atas dasar ras, warna kulit, agama ataupun jenis kelamin.1 

 Dalam hukum pidana Islam di kenal dengan berbagai jenis hukuman seperti 

dera, rajam, pemotongan anggota tubuh, penyaliban, potong tangan dan 

sebagainya. Karena hukum tersebut telah ditetapkan baik itu dalam al-Quran 

maupun al-Hadits, sebab Islam mengandung aspek ketuhanan dan manusia hidup 

dimaksudkan untuk mengabdi kepada-Nya.  

 Akan tetapi permasalahan yang terjadi ialah semenjak diproklamirkannya 

Resolusi Majelis Umum PBB Nomor 217A (111) pada tanggal 10 Desember 1948 

beserta berbagai perjanjian yang telah disepakati oleh sebagian negara di dunia 

sebagai dasar pelaksanaan umum HAM yang relevan dengan berbagai hak dan 

substansi HAM. Konvensi Internasional tentang Penghapusan Setiap Diskriminasi 

Rasial, Penindasan dan Hukuman Kejahatan Apatheid, Penghapusan Setiap Bentuk 

Diskriminasi terhadap Wanita, Penghapusan Penyiksaan dan Perlakuan Kejam dan 

Tak Manusiawi lainnya.2 

 Penolakan terhadap HAM sama halnya dengan penafian terhadap nilai yang 

fitri yang merupakan anugerah sebagaimana ditegaskan dalam al-Quran. Dalam 

konteks ini mengamalkan ajaran agama yang baik dalam bentuk aspek ibadah 

maupun aspek moral termasuk salah satu dari impementasi menjunjung tinggi 

nilai-nilai fitri sekaligus menegakkan HAM.  

 Ironisnya masing-masing HAM tersebut mempunyai legistimasi yang kuat. 

Di pihak Barat dasarnya adalah konsensus masyarakat dunia melalui Deklarasi 

Universal Hak-Hak Asasi Manusia PBB, dan di pihak Islam dasarnya adalah kitab 

                                                 
1 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic Reformation Civil Liberties, Human Rights 

and International Law, terj. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani, Dekontruksi Syariah: Wacana 

Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan Internasional dalam Islam, cet. II, 

(Yogyakarta: LKiS, 1997), hal. 160 
2 Chandra Muzaffar, Hak Asasi Manusia dalam Tata Dunia Baru, cet. I, (Bandung: Mizan, 

1995), hal. 198 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

3 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

suci dan Sunnah Nabi SAW. Mengenai konsep dari masing-masing HAM, baik itu 

HAM di pihak Barat maupun HAM di pihak Islam terjadi perbedaan mendasar, 

salah satu contoh ialah dalam pasal 7 dari Kovenan Internasional tentang Hak-Hak 

Sipil dan Politik, yaitu bahwa tidak seorang pun boleh dikenai hukuman atau 

perlakuan yang tidak manusiawi. 

 Fakta bahwa saat ini seseorang tidak bisa memutar kembali jarum sejarah 

hukum. Kebangkitan kembali hukum syariah tidak terjadi di ruang hampa tetapi 

dalam lingkungan dimana lembaga dan karakteristik sistem hukum Barat sudah 

berakar begitu dalam sehingga suatu prinsip yang dibangkitkan kembali sebaiknya 

dimasukkan ke dalam skema-skema yang melibatkan berbagai kategori dan format 

Barat. Hukum Barat begitu mendarah daging di Timur Tengah sehingga kampanye 

islamisasi yang telah dilakukan di beberapa negara tidak banyak memperlihatkan 

hasilnya. 

 

B. HAM DALAM ISLAM 

Nabi Muhammad SAW diutus bagi umat manusia sebagai nabi terakhir 

untuk menyampaikan dan memberikan teladan kehidupan yang sempurna kepada 

umat manusia seluruh zaman sesuai dengan jalan Allah SWT. Hal ini secara jelas 

menunjukkan bahwa menurut pandangan Islam, konsep HAM bukanlah hasil 

evolusi apa pun dari pemikiran manusia, namun merupakan hasil dari wahyu Ilahi 

yang telah diturunkan melalui para nabi dan rasul dari sejak permulaan sistem 

eksistensi umat manusia di atas bumi.3 

Sebagaimana diketahui bahwa HAM dalam Islam telah ada sejak 

Rasulullah SAW diutus oleh Allah SWT kepada umat manusia khususnya yang 

terdapat di dalam UU Piagam Madinah. Sementara dalam abad modern sekarang 

ini negara Islam juga merumuskan konsep HAM-nya yang dideklarasikan di Kairo 

pada tanggal 5 Agustus 1990 dengan sebutan Deklarasi Kairo (The Cairo 

                                                 
3 Syekh Syaukat Hussain, Human Rights in Islam, terj. Abdul Rochim C.N., Hak Asasi 

Manusia dalam Islam, cet. I, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), hal. 54 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

4 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Declaration on Human Right in Islam) oleh negara-negara yang tergabung dalam 

OKI, Organisasi Konferensi Islam (Organization of the Islam Conference) sebagai 

penyeimbang konsep HAM Barat yang dideklarasikan oleh PBB.4 

Hak asasi manusia dalam Islam yakni membatasi kekuasaan dan wewenang 

para penguasa. Membatasi wewenang negara adalah salah satu norma demokratik 

dalam yurisprudensi Islam, kekuasaan politik dijalankan dalam kerangka syariat, 

yaitu bahwa penguasa menundukkan dirinya pada hukum, nilai dan prinsip agama.  

Prinsip syariah pada dasarnya sesuai dengan hampir seluruh norma hak 

asasi manusia, kecuali pada beberapa poin yang berkaitan dengan hak-hak 

perempuan dan non-Muslim. Seperti terjadinya pembedaan peran antara 

perempuan dan laki-laki Muslim dari segi persaksian dan non-Muslim (kafir 

dzimmi) dimana dianjurkan untuk membayar pajak dalam sebuah negara Islam 

demi menjaga keselamatan dan perlakuan diskriminatif terhadap mereka.5 

Pada hakikatnya hak yang dimiliki pada diri setiap manusia dapat 

dikelompokkan kepada dua macam, yaitu hak persamaan dan hak kebebasan.6 

Kedua macam hak fundamental ini melahirkan hak-hak lainnya seperti hak hidup, 

hak berpendapat, hak beragama, hak penghidupan yang layak, hak persamaan di 

hadapan hukum, hak memperoleh pendidikan yang layak dan hak-hak lainnya. 

Kesemua hak yang disebutkan di atas adalah hak turunan.7 Hak-hak ini bersifat 

universal agar dipelihara dan dijaga sedemikian rupa demi mempertahankan 

kehormatan dan martabat manusia yang melekat dalam sepanjang sejarah 

kemanusiaan. 

Kehormatan manusia baru akan menjadi berarti bahkan menempati posisi 

yang sempurna selama manusia memeliharanya dengan iman dan shaleh.8 Karena 

                                                 
4 Naskah Deklarasi Kairo 
5 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic..., hal. 177 
6 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, (Jakarta: Gramedia, 1977), hal. 120 
7 Eggi Sudjana, HAM dalam Perspektif Islam: Mencari Universalitas HAM bagi Tatanan 

Modernitas yang Hakiki, (Jakarta: Nuansa Madani, 2002), hal. 4 
8 Ahmad Syafi'i Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan, cet. I, (Jakarta: LP3ES, 1985),          

hal. 169 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

5 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

itulah Islam telah memuliakan manusia dengan cara memberikan perlindungan 

untuk hidup secara terhormat dan bermartabat. Bahkan nyawa sekalipun tidak 

boleh dianiaya tanpa alasan yang dibenarkan secara hukum. 

Agama Islam memang besar perhatiannya terhadap masalah kekerasan, 

pelukaan, apalagi masalah hilangnya nyawa. Hanya saja dalam bentuk yang 

berbeda, ketegasan hukum Islam dinilai sebagai bentuk kekejaman dan pada 

gilirannya dituding melanggar hak-hak asasi manusia. Memang, Islam mengakui 

adanya hukuman mati, rajam, potong tangan, cambuk dan sebagainya. 

Umat Islam hendaknya meletakkan tuduhan itu (sanksi kejam) pada 

proporsi yang sebenarnya. Oleh karena itu, perlu dijelaskan bahwa setiap sanksi 

hukum pidana diperuntukkan bagi kemaslahatan umat manusia secara keseluruhan 

dan diperkenankan bagi hakim untuk mengambil salah satu bentuk sanksi hukum 

seefektif mungkin. 

Hukuman mati sebenarnya bukanlah tradisi dari hukum Islam tapi tradisi 

hukum Romawi, jauh sebelum Islam datang, dan banyak dipraktikkan di berbagai 

negara. Begitu juga dengan sanksi pidana potong tangan atau sanksi dera telah 

dikenal di zaman Nabi Musa. Oleh karena itu, tidak banyak gunanya 

mempertentangkan masalah kejamnya hukuman mati dan sebagainya.9 

 

C. HUKUMAN DALAM HUKUM PIDANA ISLAM DITINJAU DARI 

PERSPEKTIF HAM INTERNASIONAL 

Konsep al-Qurān mengenai sanksi hukum terutama sanksi pidana berpusat . 

Sanksi (hukuman) dinamakan dengan hadd, karena keberadaan sanksinya telah 

ditetapkan oleh syara’. Kadang-kadang disebut juga dengan hudūd, yaitu berupa 

kemaksiatan itu sendiri. Jadi, yang dimaksud dengan hudūd adalah larangan Allah 

SWT. Hudūd menurut istilah adalah sanksi yang telah ditetapkan kadarnya oleh 

syara’ bagi suatu tindakan kemaksiatan, untuk mencegah pelanggaran pada 

kemaksiatan yang sama, hudūd juga bisa dipakai untuk tindak pidana (Jarīmah 

                                                 
9 Syekh Syaukat Hussain, Human Rights in Islam..., hal. 105 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

6 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

hudūd) dan juga untuk hukuman (uqūbah hudūd )10. Sebagaimana firman Allah 

SWT dalam Surat al-Nisā’ ayat 58 dan 59. 

Jenis hudūd yang disepakati oleh ulama klasik ada tujuh jenis yaitu: zina, 

qadhf, pencurian, hirābah, pembangkang (al-Baghi), khamr dan riddah. al-Naim 

memandang Islam sebagai konsep legal, sehingga apa yang tertuang secara tegas 

dan eksplisit di dalam nash (manshūsh) dinilai prinsip dan bernilai qath'ī. Oleh 

karena itu jenis-jenis hudūd yang diakui keabsahannya secara tegas disebutkan 

dalam al-Quran dan hadits adalah lima jenis yaitu zina, qadhf, pencurian, 

pembangkang (al-Baghi) dan hirābah. Sedangkan jarīmat al-khamr dan riddah 

yang menurut fuqaha termasuk dalam kategori hudūd yang digolongkan kedalam 

jarīmat al-ta'zīr atau apa yang disebutnya sebagai hukum peralihan.11 

Ketetapan hukuman dalam jarīmat al- hudūd berasal dari al-Quran dan al-

Hadits, sehingga hukuman yang telah ditentukan tidak dapat dikurangi atau 

dilebihkan jumlahnya, apalagi menggantikannya dengan hukuman lain. Di sini, 

hakim tidak mempunyai kewenangan dalam menetapkan batas hukuman, 

mengurangi dan melampaui batas yang berbeda dengan ketetapan nash, melainkan 

hanya sebatas memberikan hukuman yang telah diatur dalam al-Quran dan Hadits.  

Mustahil manusia selaku pribadi dapat dipisahkan dengan masayarakatnya. 

Ini hanya terjadi di alam teori. Tetapi dalam kenyataan sosiologis, bahkan dalam 

kenyataan psikologis, manusia tidak dapat dipisahkan dari masyarakatnya. 

Demikianlah, manusia membutuhkan selain dirinya. Pada saat itu manusia 

merasakan kehadiran manusia-manusia lain bersamanya, pada saat itu pula seorang 

atau ribuan anggota masyarakatnya mempunyai kedudukan yang sama, semua 

harus dihargai.12 

                                                 
10 Abdurrahman al-Maliki dan Ahmad Da’ur, Nidzam al-Uqubāt wa  Ahkām al-Bayyināt, 

terj. Syamsuddin Ramadlan, Sistem Sanksi dan Pembuktian dalam Islam, cet. I, (Bogor : Pustaka 

Thariqul Izzah, 2004), hal. 20-21 
11 Dedi Sumardi, Tesis: Jenis-jenis Hudud dalam Hukum Pidana Islam dan Kaitannya 

dengan Norma-norma HAM, Program Pascasarjana, IAIN Ar-Raniry, Darussalam-Banda Aceh. 
12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran, (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), hal. 395 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

7 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Bentuk klasik dari penggolongan jenis-jenis hudūd tidak saja menimbulkan 

reaksi dari para ahli hukum, tetapi juga melahirkan benturan dengan prinsip 

penologis dan keuniversalan norma hak asasi manusia.13 Benturan tersebut dapat 

dicermati  pada sifat dasar dan watak dari hukuman-hukuman yang menurut prinsip 

penologis memberi kesan diskriminatif. Sebagai contoh dalam hukum pidana 

Islam, terdapat dua aspek rumusan hukuman dalam pelanggaran pidana, aspek 

pertama adalah ganti rugi/pembalasan (retribution) dan aspek kedua adalah 

penjeraan (deterrence).14 

Dalam konsep rumusan hukuman dalam pidana Islam, bentuk retribusi 

(pembalasan) mencakup dua hal, yaitu kekerasan suatu hukuman dan keharusan 

hukuman itu diberikan kepada pelaku perbuatan pidana kriminal.15 Terkait dengan 

aspek pertama persoalan yang timbul kemudian adalah munculnya pandangan 

bahwa hukuman yang dituntut dalam hukum pidana Islam sangat kejam dan 

mengabaikan norma-norma hak asasi manusia.16 

Ada anggapan bahwa hukuman dalam hukum pidana Islam hanya bertujuan 

untuk membalas (retributif justice) karena orang hanya teringat dengan qishāsh 

saja. Padahal, hukuman dalam hukum pidana Islam bertujuan untuk: 

1. Menegakkan keadilan (lebih tampak pada hukuman qishāsh dan diyat) 

2. Membuat jera pelaku/prevensi khusus (lebih tampak pada hukuman hudūd) 

3. Memberi pencegahan secara umum / prevensi general (lebih tampak pada 

hukuman hudūd) 

4. Memperbaiki pelaku (lebih tampak pada hukuman ta'zīr) 

Sebenarnya, masih ada aspek penting lain dalam hukum pidana Islam, yaitu 

aspek restorative justice. Saat ini, di dunia hukum Barat sering dikeluhkan bahwa 

hukuman yang dijatuhkan oleh hakim tidak berpihak pada korban atau tidak 

                                                 
13 Mawardi Noor, Garis-Garis Besar Syariat Islam, cet. II, (Jakarta: Khairul Bayan, 2002), 

hal. 26 
14 Mohammad S. El-Awa, Punishment in Islamic Law, (Indianapolis: American Trust 

Publications, 1982), hal. 23-25 
15 Abdullah Ahmad al-Naim, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human 

Right, and International Law, (Syracuse University Press, 1996), hal. 112 
16 Fazlur Rahman, Islam and Modernity Transformation of an Intellectual Tradition, 

(Oxford: Oxford Press, 1979), hal. 2 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

8 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

berorientasi pada pemenuhan hak-hak korban. Dalam hukuman terhadap 

pembunuhan atau penganiayaan misalnya, peran korban diambil alih oleh negara 

(dalam hal ini oleh polisi, jaksa dan hakim). Korban seringkali tidak dipedulikan 

dalam sistem dan proses peradilan pidana. Hukuman yang dijatuhkan seringkali 

tidak sesuai dengan rasa keadilan korban dan tidak membawa mamfaat apa-apa 

bagi korban atau keluarganya. 

 Hal itu berbeda dengan yang terjadi pada hukum pidana Islam. Di sini 

berlaku hukum qishāsh-diyat. Hukuman bagi pelakunya adalah setimpal sesuai 

perbuatannya (qishāsh) dan ini sesuai rasa keadilan korban. Tetapi, perbuatan 

memaafkan dari korban / keluarganya dipandang sebagai suatu yang lebih baik. 

 Pihak pelaku bisa dijatuhi sanksi diyat (yaitu sejumlah harta tertentu untuk 

korban atau keluarganya). Hal ini membawa kebaikan bagi kedua belah pihak. 

Tidak ada lagi dendam antara kedua pihak itu. Pihak korban mendapat perbaikan 

dari sanksi yang dijatuhkan, serta ada peranan korban dalam sistem dan proses 

peradilan pidana.17 

Akan tetapi karena dominannya bentuk-bentuk hukuman fisik atau badan 

pada semua jenis hukuman hudūd yang disebutkan di dalam al-Quran dan al-

Hadits, seperti hukum potong tangan untuk jarīmah pencurian, cambuk dan 

dilempari batu (rajam) untuk pidana zina, disalib, hukum mati dan sebagainya. 

Agaknya kriteria jenis balasan hukuman seperti inilah menjadi sebab 

timbulnya vonis bahwa hukum Islam kejam, sehingga dianggap tidak manusiawi 

bahkan bertentangan dengan norma hak asasi manusia.18 Akan tetapi menurut 

sebagian kalangan – tanpa memperhatikan norma-norma hak asasi manusia, akan 

sulit diwujudkan suatu hukum yang dapat menampung kebutuhan baru yang 

                                                 
17 Topo Santoso, Membumikan Hukum Pidana Islam, cet. I, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2003), hal. 93 
18 Al-Yasa' Abubakar "Hukum Pidana Islam dan Upaya Penerapannya di Indonesia" dalam 

Bukhori Yusuf dan Imam Santoso, Penerapan Syariat Islam di Indonesia: Antara Peluang dan 

Tantangan, (Jakarta: Globalmedia Cipta Publishing, 2004), hal. 136 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

9 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

memiliki keanekaragaman nilai, baik nilai sosial, budaya, suku bangsa dan 

agama.19 

Hal ini berkaitan dengan hukum-hukum pidana Islam yang berseberangan 

dengan HAM, seperti potong tangan, rajam, gantung dan lain-lain. Kelompok 

formalisasi syariat menganggap bahwa hukum pidana Islam (al-hudūd) merupakan 

hukum Tuhan. Karenanya dalam hukum pidana Islam tidak ada tawar-menawat 

untuk menafsirkan syariat yang emansipatoris.20 

Hukum pidana Islam yang ada sekarang adalah produk abad pertengahan. Ia 

dibentuk berdasarkan latar belakang sosial dan politik masyarakat pada saat itu, 

yang juga merupakan sebuah respon terhadap keperluan dan kepentingannya. 

Menurut Fazlur Rahman, tidak menutup kemungkinan bahwa hukum pidana Islam 

pun dipengaruhi sistem budaya, politik dan ideologi yang berlaku di tengah-tengah 

masyarakat waktu itu.21 

Pada masa modern sekarang ini sering didengar bahwa hukuman yang 

terdapat dalam hukum pidana Islam yang masih diberlakukan menyisakan 

"perdebatan tak kunjung usai" dan digolongkan oleh organisasi Internasional ke 

dalam pelanggaran HAM karena hukuman fisik (hudūd, qishās) – cenderung 

dianggap menghina dan merendahkan martabat manusia. Yaitu yang terdapat 

dalam pasal 7 dari Kovenan Internasional tentang Hak-Hak Sipil dan Politik, di 

mana dalam ICCPR (International Covenant on Civil and Political Rights) bahwa 

tidak seorang pun boleh diperlakukan tidak manusiawi. Ditinjau dari segi 

perspektif HAM versi Barat, hudūd merupakan contoh hukuman yang menyalahi 

aturan, larangan atas perlakuan atau hukuman yang cenderung mereka anggap 

menghina dan merendahkan martabat manusia. 

                                                 
19 Syahrizal, Hukum Adat dan Hukum Islam di Indonesia: Refleksi Terhadap Beberapa 

Bentuk Integrasi Hukum dalam Bidang Kewarisan di Aceh, (Lhokseumawe: Nadiya Fondation, 

2004), hal. 28 
20 Zuhairi Misrawi "Dekontruksi Syariat: Jalan Menuju Desakralisasi, Reinterpretasi dan 

Depolitisasi" dalam, Tashwirul Afkar, Jurnal Refleksi Pemikiran Keagamaan dan Kebudayaan Tema 

Deformalisasi Syariat Islam, Edisi No. 12 Tahun 2002, (Jakarta: Lembaga Kajian dan 

Pengembangan Sumber Daya Manusia NU dan The Asia Foundation), hal. 13  
21 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, (Oxford: Oxford University Press, 1997), hal. 2 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

10 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Hukum yang masih memberlakukan hukuman yang terdapat di dalam 

hukum pidana Islam menurut ulama klasik akan tampak benar-benar melanggar 

pasal 7 tersebut alternatif lain seperti hukuman dera, bergantung pada tingkat 

kekerasannya, mungkin masih bisa diterima. Menilik sifat dasar dari hukuman 

yang terdapat dalam hukum pidana Islam atau yang lebih dikenal dengan jarimāh 

hudūd selain hukuman dera, berarti negara-negara yang telah menerapkannya 

menurut pandangan penganut HAM Barat dianggap telah bersimpang jalan dengan 

prinsip penologis dan norma hak asasi manusia modern.22  

Konstitusi nasional dan instrumen internasional pada umumnya melarang 

hukuman atau perlakuan kejam yang tidak manusiawi. Masing-masing masyarakat 

berhak menentukan sendiri ruang lingkup yang tepat bagi hukum pidananya. 

Bagaimana pun, kekuasaan ini mensyaratkan proses legislasi pidana tertentu dalam 

kerangka tatanan konstitusi yang sah, asalkan penentuan tindakan mana yang 

dilarang oleh hukum pidana dan bagaimana hukumnya dijalankan, ditentukan oleh 

masyarakat secara luas melalui wakil-wakil yang sah dengan badan-badan legislatif 

yang tepat. Sebelum diundangkan melalui proses legislatif yang teratur dan 

demokratis, hukum pidana sebaiknya merangkum konsensus rakyat seluas 

mungkin. Secara khusus, aspirasi dan hak-hak minoritas etnik, agama dan politik 

haruslah dihormati.23 

Pada HAM Barat juga terdapat hukuman mati yang diterapkan untuk 

kejahatan-kejahatan yang paling serius. Sebagaimana dalam pasal 6 (2) ICCPR 

(International Covenant on Civil and Political Rights) dan pasal 3 UDHR 

(Universal Declaration of Human Rights) dapat diterapkan secara tepat 

sebagaimana mestinya. 

"Hukuman mati hanya dapat diterapkan untuk kejahatan-kejahatan paling 

serius, dalam pengertian bahwa scope-nya harus dibatasi pada kejahatan-

                                                 
22 Tore Lindholem dan Karl Vogt, Islamic Law Reform and Human Rights Challenges and 

Rejoinders, terj. Farid Wajidi, Dekontruksi Syariah II: Kritik Konsep, Penjelajahan Lain, 

(Yogyakarta: LkiS, 1996), hal. 53 
23 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic..., hal. 198 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

11 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

kejahatan yang secara sengaja menimbulkan kematian. Dengan demikian, 

kejahatan yang dianggap murni bersifat politis, atau kejahatan yang sifat 

politisnya lebih kental dari pada aspek-aspek pidananya, tidak dapat 

digolongkan sebagai kejahatan paling serius."24 

 

Ketika diterapkan hudūd, analisis ini akan mengarahkan kepada kesimpulan 

bahwa rasa kemanusiaan yang independen tentang keadilan dapat dikatakan 

mengenai pemotongan tangan kanan adalah hukuman yang terlampau kejam 

terhadap sariqah (pencurian). Sekali lagi, kita dapat merasakan bahwa melempari 

batu hingga mati adalah hukuman yang terlampau kejam terhadap pelaku zina yang 

masih terikat perkawinan. Pandangan-pandangan kelayakan hukuman hudūd 

tersebut didasarkan pada pertimbangan nilai tentang ketercelaan moral dan 

konsekuensi-konsekuensi sosial perbuatan tersebut. Dari sudut pandang agama, 

bagaimana pun juga orang yang beriman dianjurkan memegangi pertimbangan nilai 

kemanusiaan untuk disubordinasikan kepada pertimbangan Ilahiyah sebagaimana 

dinyatakan dalam wahyu. Seseorang sebaiknya menerima pertimbangan nilai 

Ilahiyah dan lebih berusaha membenarkan dan mencari pembenaran dalam 

memahaminya ketimbang menolaknya berdasarkan pertimbangan nilai 

kemanusiaan yang independen. 

Dengan keharusan agama ini, seorang Muslim didorong untuk percaya 

bahwa hukuman hudūd yang khas tersebut adalah patut dan akan mencapai 

kemaslahatan sosial perorangan sebagaimana yang dibayangkan, karena Tuhan 

yang menetapkannya. Dari sudut pandang ini, sia-sia mencari indikasi kultural 

hukuman hudūd. Bagi orang beriman, hukuman tersebut ditetapkan berdasarkan 

kewajiban karena Tuhan telah menentukan begitu. 

Bagaimana pun juga logika keyakinan agama mungkin berlaku bagi orang 

yang beriman, namun harus diakui bahwa ia tidak memiliki validitas bagi orang 

yang tidak beriman. Kecuali kalau hudūd bisa dibenarkan atas dasar rasional, 

                                                 
24 Arbitrary and Summary Execution, Catatan oleh Sekretaris Jenderal, E/AC. 

571/1984/16, para. 40-43 (25 Januari 1984) 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

12 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

hukum-hukum tersebut secara masuk akal tidak bisa diberlakukan terhadap non-

Muslim karena mereka tidak akan mampu memahami alasan keagamaan mereka 

dan tidak akan memperoleh manfaat dari kemaslahatan keagamaan mereka yang 

tertinggi.25 

Membebaskan non-Muslim dari penerapan hudūd dapat menimbulkan 

berbagai problem serius yang lain, termasuk masalah menentukan afiliasi agama 

pelaku. Jika hudūd diterapkan hanya kepada umat Islam saja, seorang pelaku 

pelanggaran mungkin berusaha menghindari hukuman hadd dengan menolak 

beriman pada Islam. Pendekatan hukuman pidana ini mungkin ditentang karena 

dianggap sebagai diskriminasi berdasarkan agama yang memperkosa hak 

persamaan konstitusional di depan hukum. Dengan kata lain, seorang warga negara 

Muslim mungkin keberatan menjadi obyek hukum yang tidak bisa diterapkan pada 

warga non-Muslim. 

Hukuman potong tangan bagi pencuri merupakan sebuah hukuman yang 

cocok untuk diterapkan pada masyarakat Arab waktu dahulu dan itu belum tentu 

sesuai untuk masyarakat hari ini. Menurut Abid al-Jabiri, hukum potong tangan 

bagi pencuri memang sesuai untuk diterapkan pada masyarakat pada saat itu. 

Pertama, karena hukum ini memang sudah wujud sejak sebelum Islam. Kedua, 

dalam kondisi masyarakat yang kehidupannya berpindah-pindah pelaksanaan 

hukum penjara jelas tidak memungkinkan, karena tidak ada orang yang 

bertanggungjawab dengan para nara pidana untuk menutupi keperluan harian 

mereka seperti makan dan minum. Jalan satu-satunya yang memungkinkan untuk 

menghukum pencuri adalah hukuman jasad. 

 Mengenai hukuman rajam bagi penzina yang telah menikah, menurut Ifdhal 

Kasim hukuman tersebut bertentangan dengan HAM baik Indonesia maupun 

Amnesty Internasional, dikarenakan tidak sejalan dengan konvensi internasional 

                                                 
25 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic..., hal. 214-215 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

13 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

mengenai Hak Asasi Manusia dan juga dengan hukum positif lainnya.26 Akan 

tetapi secara logika suami yang berzina dengan isteri orang lain juga telah 

melanggar HAM suami atau isteri mereka. Jelas ini juga sebuah pelanggaran jika 

melihat substansi HAM Barat, dikarenakan HAM Barat pada dasarnya bersifat 

moral bukan politis.27 

 Hukuman pelemparan batu sampai mati bagi pelaku zina yang terikat 

perkawinan hanya didasarkan pada Sunnah. Al-Quran menentukan seratus kali 

cambuk untuk zina, tanpa mengaitkan status perkawinan pelaku. Sedangkan 

Sunnah menetapkan hukuman pelemparan batu sampai mati jika pelaku terikat 

perkawinan. Penggunaan Sunnah untuk mendukung hukuman yang lebih berat 

dalam kasus ini mungkin dibedakan dari penggunaannya sebagai sumber hudūd. 

Misalnya, karena zina merupakan hadd berdasarkan al-Quran, sedangkan Sunnah 

semata-mata menjatuhkan hukuman yang lebih keras di dalam situasi tertentu.28 

 Mengenai asbabul wuruj awal mula tentang hukum rajam bagi penzina 

muhshan ialah ketika orang-orang Yahudi datang kepada Rasulullah SAW dengan 

membawa seorang laki-laki dan seorang perempuan dari kalangan mereka, dimana 

kedua orang tersebut  sama-sama berzina. Lalu mereka mengambil Taurat, 

tampaklah dengan jelas bahwa ayat mengenai rajam terdapat di dalam Taurat. 

Kemudian Rasulullah SAW memerintahkan untuk merajam mereka. 

 Sesungguhnya Rasulullah SAW melaksanakan ketetapan Taurat hanya 

terhadap penganut kitab tersebut saja. Jadi beliau tidak menghukum berdasarkan 

ketetapan hukum Islam. Dan hal itu terjadi sewaktu beliau tiba di Madinah. Pada 

mulanya beliau diperintahkan untuk mengikuti pula ketetapan Taurat. Bahwa 

Rasulullah SAW diperintahkan untuk menghukum berdasarkan apa yang telah 

                                                 
26 Harian Aceh, Pemberlakuan Hukum Rajam, Selain Melanggar Konvensi Internasional 

juga Melanggar Hukum Nasional, September 2009 
27 Masyuri Abdillah, Islam dan Hak Asasi Manusia: Pemahaman K.H. Ali Yafie, (ed) 

Jamal D. Rahmat, Wacana Baru Fiqh Sosial: 70 Tahun K.H. Ali Yafie, cet. I, (Bandung: Mizan, 

1997), hal. 186 
28 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic..., hal. 208 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

14 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

diturunkan oleh Allah, sedangkan Taurat adalah termasuk kitab yang diturunkan 

oleh Allah.29 

 Menurut Fazlur Rahman kepatuhan terhadap Sunnah (sifat normatif) dalam 

tesa historis tidak merupakan bagian integral dari Sunnah, melainkan berasal dari 

otoritas di luar Sunnah, walaupun untuk menyempurnakannya, Sunnah tersebut 

perlu dipatuhi. Dalam konteks ini, Sunnah tidak diartikan sebagai "praktek 

normatif", karena Sunnah yang berkembang pada masyarakat muslim klasik 

bukanlah Sunnah Nabi melainkan kebiasaan orang Arab pra Islam yang 

dimodifikasi al-Quran. Dengan demikian hadits dengan Sunnah memiliki 

"diferensiasi" yang khas. Hadits secara orisinal berasal dari Nabi SAW, bukan 

berasal dari Sunnah (praktek) yang hidup saat itu dan bersifat normatif.30 

 Syahrur mendasarkan konsepnya untuk menyusun teori hukum definitif 

pada al-Quran Surat al-Nisa' ayat 13-14, yaitu pada penggalan ayat "tilka 

hudūdullah" yang menegaskan bahwa yang berhak menetapkan batasan-batasan 

hukum (hudūd) adalah Allah SWT semata. Dalam hal ini Syahrur berpendapat 

bahwa hak penetapan hukum (tasyri') hanya dimiliki oleh Allah SWT, sedangkan 

Muhammad SAW, walaupun beridentitas sebagai Nabi dan Rasul pada hakikatnya 

bukanlah seorang syar'i, dia adalah seorang pelopor ijtihad dalam Islam.31 

 Di samping itu, harga seorang dzimmi tidak dinilai dengan cara yang sama 

dengan harga seorang Muslim, berbagai implikasi penghinaan dan diskriminasi 

nampaknya mengandung konsekuensi psikologis dan sosial yang mencolok. 

Sebagai contoh mengenai masalah diyat (membayar kompensasi uang kepada 

keluarga korban pembunuhan) atas perempuan atau dzimmi tidak sebanyak diyat 

                                                 
29 Muhammad al-Syaukani, Nailul Authar Syarh Muntaqā al-Akhbār min Ahādits Sayyid 

al-Akhyār Juz VII, terj. Adib Bisri Musthafa dkk, Nailul Authar, (Semarang: CV. Asy-Syifa, 1994), 

561 & 564 
30 Fazlur Rahman, Islamic Methodology in History, (Karachi: Institute of Islamic Research, 

1965), hal. 12 & 46 
31 Muhammad Syahrur, al-Kitab wa al-Quran, (Damaskus, tp, 1990), hal. 581 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

15 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

untuk korban seorang laki-laki Muslim.32 Persyaratan syariah untuk menjatuhkan 

hadd bagi qadhf (yang hukumannya telah diatur secara jelas bagi penuduh zina 

yang tidak terbukti) adalah bahwa seseorang yang dituduh berzina tanpa bukti 

dianjurkan seorang Muslim.33 

 Prinsip pemerintahan konstitusional mensyaratkan tidak adanya 

diskriminasi atas dasar jenis kelamin, agama maupun kepercayaan. Legislasi apa 

pun yang masih mengandung diskriminasi atau efek diskriminasi merupakan 

sesuatu yang tidak konstitusional. Bagaimanapun, kekuasaan mayoritas sebaiknya 

tidak digunakan untuk memberlakukan legislasi yang diskriminatif atas dasar jenis 

kelamin dan agama. Jika legislasi itu digunakan, maka ia sebaiknya dihapus karena 

tidak konstitusional melalui organ dan prosedur yang tepat dibangun untuk tujuan 

itu dalam konstitusi negara karena legislasi itu merupakan sesuatu yang tidak 

konstitusional.34 

 Pasal 1 Konvensi Internasional 1979 tentang Penghapusan Semua Bentuk 

Diskriminasi terhadap Perempuan, yang didukung oleh Mesir, pengecualian dan 

pembatasan yang dibuat atas dasar jenis kelamin yang mempunyai pengaruh atau 

tujuan untuk mengurangi dan membatalkan pengakuan, kesenangan dan 

pengalaman perempuan, terlepas dari status perkawinannya, berdasarkan pada 

kesetaraan laki-laki dan perempuan, terhadap HAM dan kebebasan-kebebasan 

dasar di bidang publik, ekonomi, sosial, budaya, sipil dan sebagainya. Pasal 3 

hingga 16 dari Konvensi ini menerapkan definisi di atas melalui prasyarat-prasyarat 

merupakan anjuran yang spesifik dan tepat untuk mengeliminasi diskriminasi 

terhadap perempuan dalam kehidupan politik dna publik, pendidikan, pekerjaan, 

kesehatan dan sebagainya.35 

                                                 
32 Abu Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi'i, al-Umm, 6, (Kairo: Maktabat al-Kuliyat 

al-Azhariyah, 1961), hal. 105-106 
33 Ibn Rusyd, Bidayat al-Mujtahid, (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, tt, ttp.), hal. 330 
34 Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic..., hal. 233-234, 256 
35 Charles Kurzman, Liberal Islam: A Sourcebook, terj. Bahrul Ulum dan Heri Junaidi, 

Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kontemporer Tentang Isu-isu Global, (Jakarta: 

Paramadina, 2001), hal. 291 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

16 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

 Begitu juga mengenai sanksi terhadap orang yang murtad, para fuqaha 

diantaranya Sayyid Sabiq sepakat bahwa salah satu konsep tujuan dari maqasid 

syariah sebagai benih lahirnya konsep HAM dalam Islam adalah kewajiban 

memelihara agama dari orang yang ingin menyelewengkannya, atau 

mempermainkannya, memaksa memeluknya atau berusaha mengeluarkannya 

(memurtadkannya). Hal ini diakui oleh fuqaha dengan menetapkan adanya batasan 

(hukuman dan sanksi) murtad sebagai bagian dari syariat tanpa mempertimbangkan 

apakah dalil-dalil yang dijadikan dasar tersebut telah sesuai dengan prinsip 

kebebasan beragama. 

 Kesepakatan (ijma') ulama mengatakan bahwa orang murtad harus dibunuh 

bahkan dipaksa dengan segenap kekuatan untuk kembali kepada Islam, atau 

diberlakukan hukuman mati jika ia tetap menolak untuk kembali kepada Islam. 

Pertimbangan ulama adalah demi menjaga agama dari usaha-usaha pelecehan yang 

dianggap sebagai sumber pembentukan dan tegaknya kedaulatan umat Islam. 

 Bagi al-Naim ketetapan hukum bunuh bagi orang murtad adalah salah satu 

bentuk pelanggaran terhadap norma-norma HAM pasal 18 dan 19 DUHAM yang 

menganut prinsip kebebasan dalam hal memilih keyakinan dan agamanya tanpa ada 

paksaan dan kebebasan  mengemukakan pendapat.36 

 Sementara Abid al-Jabiri mengemukakan pendapatnya mengenai murtad 

ialah dimana kondisi bagi murtad dalam ajaran Islam tidaklah ditentukan oleh 

otoritas kebebasan, kebebasan beragama, melainkan ditentukan oleh otoritas apa 

yang sekarang disebut dengan pengkhianatan negara atau menyulut perang 

melawan masyarakat dan negara.37 Dalam kondisi seperti ini, bagi al-Jabiri 

pembicaraan mengenai isu-isu tentang HAM dan kebebasan beragama lebih 

                                                 
36 Pasal 18 DUHAM (Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia) menyatakan setiap orang 

berhak untuk bebas berpikir, bertaubat dan beragama; hak ini meliputi kebebasan berganti agama 

atau kepercayaan dan kebebasan untuk menyatakan agama atau kepercayaannya dalam bentuk 

beribadat dan menepatinya, baik sendiri maupun dilakukan bersama-sama dengan orang lain, baik 

sendiri maupun tersendiri. Dan pasal 19 menyatakan setiap orang berhak untuk bebas berpendapat 

dan menyatakan pendapatnyaa. Baik itu meliputi kebebasan untuk memiliki pendapat-pendapat 

tanpa campur tangan pihak orang lain dan untuk mencari, menerima dan menyampaikan informasi 

dan pendapat-pendapat dengan cara apapun dengan tanpa memandang batas-batas. 
37 Muhammad Abid al-Jabiri, Syura: Tradisi Partikularitas Universalitas, (Yogyakarta: 

LKiS, 2003), hal. 131 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

17 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

cenderung kepada kebebasan beragama secara individu dan tidak memasukkan 

kebebasan mengkhianati negara, masyarakat dan agama, kebebasan merampok dan 

merampas apa yang dimiliki orang lain. Hukum bunuh bagi orang murtad dalam 

pandangan ulama fiqh bukanlah semata-mata dikarenakan melanggar kebebasan 

beragama (pindah agama). Hukum bunuh tersebut ditujukan kepada orang murtad 

di samping pindah agama sekaligus melakukan pengkhianatan kepada agama dan 

negara serta membuat konspirasi dengan musuh. 

 

D. PENUTUP 

Berkaitan dengan hukum-hukum pidana Islam yang berseberangan dengan 

HAM, seperti potong tangan, rajam, gantung dan lain-lain. Kelompok formalisasi 

syariat menganggap bahwa hukum pidana Islam (al-hudūd) merupakan hukum 

Tuhan. Karenanya dalam hukum pidana Islam tidak ada tawar-menawar untuk 

menafsirkan syariat yang emansipatoris. Hukum pidana Islam yang ada sekarang 

adalah produk abad pertengahan. Ia dibentuk berdasarkan latar belakang sosial dan 

politik masyarakat pada saat itu, yang juga merupakan sebuah respon terhadap 

keperluan dan kepentingannya.  

 Konstitusi nasional dan instrumen internasional pada umumnya melarang 

hukuman atau perlakuan kejam yang tidak manusiawi. Masing-masing masyarakat 

berhak menentukan sendiri ruang lingkup yang tepat bagi hukum pidananya. 

Bagaimana pun, kekuasaan ini mensyaratkan proses legislasi pidana tertentu dalam 

kerangka tatanan konstitusi yang sah, asalkan penentuan tindakan mana yang 

dilarang oleh hukum pidana dan bagaimana hukumnya dijalankan, ditentukan oleh 

masyarakat secara luas melalui wakil-wakil yang sah dengan badan-badan legislatif 

yang tepat. 

 Bagaimana pun juga logika keyakinan agama mungkin berlaku bagi orang 

yang beriman, namun harus diakui bahwa ia tidak memiliki validitas bagi orang 

yang tidak beriman. Membebaskan non-Muslim dari penerapan hudūd dapat 

menimbulkan berbagai problem serius yang lain, termasuk masalah menentukan 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

18 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

afiliasi agama pelaku. Pendekatan hukuman pidana ini mungkin ditentang karena 

dianggap sebagai diskriminasi berdasarkan agama yang memperkosa hak 

persamaan konstitusional di depan hukum. Begitu juga mengenai pembedaan 

fungsi baik itu segi prosedur, pembuktian/saksi dan hukuman dalam masalah 

hukum pidana Islam dimana terjadinya pembedaan antara perempuan, non-Muslim 

dengan laki-laki Muslim. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah Ahmed al-Naim, Toward an Islamic Reformation Civil Liberties, Human 

Rights and International Law, terj. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani, 

Dekontruksi Syariah: Wacana Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan 

Hubungan Internasional dalam Islam, cet. II, Yogyakarta: LKiS, 1997 

 

Abdurrahman al-Maliki dan Ahmad Da’ur, Nidzam al-Uqubāt wa  Ahkām al-

Bayyināt, terj. Syamsuddin Ramadlan, Sistem Sanksi dan Pembuktian 

dalam Islam, cet. I, Bogor : Pustaka Thariqul Izzah, 2004 

 

Abu Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi'i, al-Umm, 6, Kairo: Maktabat al-

Kuliyat al-Azhariyah, 1961 

 

Ahmad Syafi'i Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan, cet. I, Jakarta: LP3ES, 

1985 

 

Al-Ghazali, al-Musytasyfa fi 'Ilm al-Usul, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1993 

 

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Ahkam, jilid. II, Beirut: Dar al-Fikr, t.th. 

 

Al-Yasa' Abubakar "Hukum Pidana Islam dan Upaya Penerapannya di Indonesia" 

dalam Bukhori Yusuf dan Imam Santoso, Penerapan Syariat Islam di 

Indonesia: Antara Peluang dan Tantangan, Jakarta: Globalmedia Cipta 

Publishing, 2004 

 

Chandra Muzaffar, Hak Asasi Manusia dalam Tata Dunia Baru, cet. I, Bandung: 

Mizan, 1995 

 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

19 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Charles Kurzman, Liberal Islam: A Sourcebook, terj. Bahrul Ulum dan Heri 

Junaidi, Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kontemporer Tentang Isu-

isu Global, (akarta: Paramadina, 2001 

 

Dedi Sumardi, Tesis: Jenis-jenis Hudud dalam Hukum Pidana Islam dan 

Kaitannya dengan Norma-norma HAM, Program Pascasarjana, IAIN Ar-

Raniry, Darussalam-Banda Aceh. 

 

Eggi Sudjana, HAM dalam Perspektif Islam: Mencari Universalitas HAM bagi 

Tatanan Modernitas yang Hakiki, Jakarta: Nuansa Madani, 2002 

 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity Transformation of an Intellectual Tradition, 

Oxford: Oxford Press, 1979 

 

---------------, Islamic Methodology in History, Karachi: Institute of Islamic 

Research, 1965 

 

Ibn Rusyd, Bidayat al-Mujtahid, Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, tt, ttp. 

 

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002 

 

Mashood A. Baderin, Islam and the Realization of Human Rights in the Muslim 

World: A Reflection on Two Esential Approaches and Two Difergent 

Perspective, Volume 4, Issue 1, 2007 
 

Masyuri Abdillah, Islam dan Hak Asasi Manusia: Pemahaman K.H. Ali Yafie, (ed) 

Jamal D. Rahmat, Wacana Baru Fiqh Sosial: 70 Tahun K.H. Ali Yafie, cet. 

I, Bandung: Mizan, 1997 
 

Mawardi Noor, Garis-Garis Besar Syariat Islam, cet. II, Jakarta: Khairul Bayan, 

2002 
 

Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, Jakarta: Gramedia, 1977 
 

Mohammad S. El-Awa, Punishment in Islamic Law, Indianapolis: American Trust 

Publications, 1982 
 

Muhammad Abid al-Jabiri, al-Din wa al-Dawlah wa Tatbiq al-Shari'ah, Bayrut: 

Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah, 1996 
 

----------------------------, Syura: Tradisi Partikularitas Universalitas, Yogyakarta: 

LKiS, 2003 
 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

 

20 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Muhammad al-Syaukani, Nailul Authar Syarh Muntaqā al-Akhbār min Ahādits 

Sayyid al-Akhyār Juz VII, terj. Adib Bisri Musthafa dkk, Nailul Authar, 

Semarang: CV. Asy-Syifa, 1994 
 

Muhammad Khalid Mas'ud, Filsafat Hukum Islam dan Perubahan Sosial, terj. 

Yudian W. Asmin, Surabaya: al-Ikhlas, 1995 
 

Muhammad Syahrur, al-Kitab wa al-Quran, Damaskus, tp, 1990 
 

Roibin, Sosiologi Hukum Islam: Telaah Sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi'i, 

UIN-Malang Press, 2008 
 

Syahrizal, Hukum Adat dan Hukum Islam di Indonesia: Refleksi Terhadap 

Beberapa Bentuk Integrasi Hukum dalam Bidang Kewarisan di Aceh, 

Lhokseumawe: Nadiya Fondation, 2004 
 

Syekh Syaukat Hussain, Human Rights in Islam, terj. Abdul Rochim C.N., Hak 

Asasi Manusia dalam Islam, cet. I, Jakarta: Gema Insani Press, 1996 
 

Topo Santoso, Membumikan Hukum Pidana Islam, cet. I, Jakarta: Gema Insani 

Press, 2003 
 

Tore Lindholem dan Karl Vogt, Islamic Law Reform and Human Rights 

Challenges and Rejoinders, terj. Farid Wajidi, Dekontruksi Syariah II: 

Kritik Konsep, Penjelajahan Lain, Yogyakarta: LkiS, 1996 
 

Zuhairi Misrawi "Dekontruksi Syariat: Jalan Menuju Desakralisasi, Reinterpretasi 

dan Depolitisasi" dalam, Tashwirul Afkar, Jurnal Refleksi Pemikiran 

Keagamaan dan Kebudayaan Tema Deformalisasi Syariat Islam, Edisi No. 

12 Tahun 2002, Jakarta: Lembaga Kajian dan Pengembangan Sumber Daya 

Manusia NU dan The Asia Foundation 


