
LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

60 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

PERSPEKTIF FETHULLAH GṺLEN TENTANG DIALOG DAN 

TOLERANSI SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK 

Ozi Setiadi, MA. Pol 

Dosen Tetap STAI Nurul Iman Bogor  

 

ABSTRAK 

Conflict can not be avoided if there is no any understanding and mutual 

understanding of a problem. It causes the appearance of  a variety of theories 

dictated by scholars  relates to some efforts that must be carried out by 

socities in order to resolve the conflict. This writing describes how Fethullah 

Gulen's perspective as a peace loving-person in developing dialogue and 

tolerance as a conflict resolution. Gulen argues that dialogue and tolerance 

are two sides of inseperable coin. Dialogue becomes a media that bridges the 

cooperation of civilization, brotherhood and mutual understanding between 

each other, and appreciate the values that are believed together. Dialogue 

shows non-exclusive moderation form and open to the opinions of various 

circles. While tolerance becomes a very important media when a dialog can 

not reach an agreement or understanding, it will be the best way. It happens 

because the tolerance is  a way to refrain from a conflict. Even though the 

presence of dialogue and tolerance are essential to creating peace, it also has 

particular obstacles to Muslims. According to Gṻlen, the obstacles are the 

Muslims’ disagreement with Islam nowdays, and the historical collective 

memory of non-Muslim and Christians about the bloody tragedy befell them 

for the treatment of Muslims. 

 

Keyword: Perspective, Dialogue, Tolerance, Conflict Resolution 

 

A. Pendahuluan 

 Konflik adalah sebuah hal yang tidak dapat dihindari. Ia muncul sejak 

lama, bahkan sejak manusia pertama diciptakan.1 Ini dikarenakan konflik 

                                                 
1 Dalam keyakinan umat Muslim, manusia pertama yang diciptakan oleh Tuhan 

adalah Nabi Adam AS. Ia diturunkan dari surga karena melanggar perintah Tuhan untuk 

tidak mendekati pohon khuldi, bahkan memakan buahnya. Pelanggaran ini merupakan 

sebuah penyimpangan antara idealita dengan praktik. Artinya, terdapat aturan yang jelas 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

61 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

adalah bagian dari kehidupan yang di dalamnya terdapat perubahan sosial. 

Karl Marx dalam teori dialektika yang dikemukakan olehnya mengemukakan 

bahwa konflik merupakan puncak dari perubahan sosial. Artinya, perubahan 

sosial yang tidak sesuai dengan apa yang diidealkan akan menghasilkan 

konflik, baik dalam bentuk benturan peradaban maupun benturan dalam 

masyarakat. Ibnu Khaldun menjelaskan hal ini dengan sebuah teori siklus 

yang dikemukakan olehnya. Menurut Khaldun, perubahan sosial, dalam hal 

ini konflik, akan tetap ada seperti sebuah lingkaran yang tidak akan pernah 

berujung. Ia akan berputar sesuai dengan jalur lingkaran dan berdasarkan 

pada zamannya.2 Ini berarti bahwa, konflik akan tetap ada karena telah 

menjadi bagian dari kehidupan manusia. 

 Berdasarkan teori yang dikemukakan oleh Marx dan Khaldun 

tersebut, dapat diketahui bahwa konflik tidak akan pernah usai.  Ia senantiasa 

ada dan berkesinambungan, sebagaimana yang tertuang dalam istilah 

peribahasa Indonesia “patah tumbuh, hilang berganti”, begitulah konflik. 

Selesai sebuah konflik yang terjadi pada masyarakat, maka akan muncul 

konflik yang lain dengan berbagai alasan, seperti kesukuan, agama, ras dan 

warna kulit, hingga gender. Hal inilah yang mendorong berbagai kalangan 

untuk memikirkan bagaimana menciptakan sebuah cara guna meredam atau 

bahkan menjadikannya sebagai media untuk resolusi konflik. 

Dialog dan toleransi adalah dua media yang digadang-gadang mampu 

memberikan kontribusi dan dapat mencegah timbulnya konflik.3 Tidak 

                                                                                                                              
akan larangan yang diberikan oleh Tuhan, namun aturan tersebut dilanggar, sehingga 

menimbulkan permasalahan (lihat Q.S. Al-Baqarah [2]: 35). Permasalahan merupakan benih 

dari timbulnya konflik. 
2Baca Robert H. Lauer, Perspektif Tentang Perubahan Sosial (Jakarta: Rineka 

Cipta, 2003), Cet. IV, 41-48 dan 89-90. 
3Dialog adalah salah satu bagian dari komunikasi, yang mana komunikasi 

merupakan pertukaran pemikiran dan gagasan. Dikutip dalam “Anderson Succeeds Ellis As 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

62 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

sedikit kalangan agamawan dan pemikir yang menjadikannya sebagai media 

guna resolusi konflik. Ini dikarenakan, melalui dialog dapat terjalin tali 

persaudaraan, saling kesepahaman, keterbukaan, dan menjadi cara untuk 

menemukan persamaan, bukan perbedaan. Sedangkan toleransi adalah media 

yang menjembatani perbedaan, ketika tidak terjalin kesepahaman, maka 

toleransi adalah jalan yang terbaik, bukan mamaksakan kehendak. Hal ini 

disebabkan toleransi merupakan sebuah upaya menahan diri agar tidak terjadi 

konflik. Oleh sebab itu, keduanya tidak dapat dipisahkan. Dialog dan 

toleransi adalah dua sisi yang saling terkait satu dengan lainnya. 

Muhammed Fethullah Gṻlen adalah salah seorang sosok yang giat 

menyuarakan dialog dan toleransi sebagai media guna meresolusi konflik. Ia 

menjadi sosok yang dianggap moderat yang menjembatani dialog antar 

agama dan kerjasama peradaban. Kemampuan dialognya yang piawai 

menjadikan Gṻlen dianggap sebagai sosok yang moderat, yang inklusif 

terhadap berbagai pendapat yang berbeda terhadapnya. Pada sisi yang lain, 

Gṻlen dianggap oleh kalangan fundamentalis sebagai penghianat Islam 

karena telah melakukan dialog dengan kalangan yang berdasarkan ingatan 

kolektifitas bermasalah dengan Islam, seperti kelompok Yahudi dan Nasrani.  

Melihat begitu penting peran dialog dan toleransi dalam resolusi 

konflik, maka penulis ingin menganalisis lebih dalam guna mengetahui 

bagaimana pemikiran Fethullah Gṻlen mengenai dialog dan toleransi, serta 

bagaimana keduanya dapat berkontribusi dalam resolusi konflik dan 

menjembatani perdamaian antar umat manusia yang berbeda suku, agama, 

ras, warna kulit dan jenis kelamin. Selain untuk mengetahui bagaimana 

                                                                                                                              
Communication Theory Editor InvitePapers,” ICA Newsletter (Januari 1996), 1, dalam 

Stephen W. Littlejohn dan Karen A. Foss, Teori Komunikasi, trans. Moh. Yusuf Hamdan, 

(Jakarta: Salemba Humanika, 2009), 5. 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

63 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

hambatan umat Muslim dalam melakukan dialog. Analisis dua pertanyaan 

tersebut akan dijelaskan dalam pembahasan sebagai berikut. 

 

B. Sosok Muhammed Fethullah Gülen dalam Dialog 

Muhammed Fethullah Gülen adalah sosok yang terlahir di Desa 

Erzurum, Izmir, Turki, pada tanggal 27 April 1941.4 Ia merupakan pemikir 

yang banyak dipengaruhi oleh gurunya –Said Nursi seorang tokoh yang 

berpandangan Islam Sunni-Hanafi–, sehingga menjadikan Gülen berpikiran 

moderat.5 Langkah kemoderatan Gülen ditunjukan dengan melakukan dialog 

antar penganut agama, seperti Paus Yohanes Paulus II dan memenuhi 

undangan dari kepala Rabbi Sephardic Israel pada satu dekade yang lalu, 

serta pertemuan dengan para tokoh terkemuka lainnya disebut membawa 

angin segar tidak hanya bagi pemeluk agama minoritas di Turki,6 namun, 

sekaligus dianggap sebagai sebuah penghianatan oleh kelompok 

fundamentalis. 

Kalangan moderat menyebutkan bahwa apa yang dilakukan oleh  

Gülen menunjukkan sikap saling menghormati dan tidak anti terhadap agama 

serta umat agama lain. Bagi Gülen setiap manusia memiliki kewajiban yang 

sama di dunia ini, bahwa tanggung jawab dunia ini berada pada manusia 

                                                 
4Muhammed Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, terj. Fuad Saefuddin 

(Jakarta: Republika, 2013), XVIII. 
5Bruckmayr mengemukakan bahwa Gülen serta misi pergerakannya dipengaruhi 

oleh pemikiran Nursi yang menekankan keprihatinan mereka terhadap dialog antar umat 

beragama. Philipp Bruckmayr, “Fethullah Gülen and Islamic Literary Tradition”, Islam in 

the Age of Global Challenges--Conference Proceedings, 17 November 2008, 168, 

http://medya.zaman.com.tr/2008/11 /17/bruckmayr.pdf (diakses pada tanggal 20 Maret 

2013). 
6Agama yang dianut mayoritas masyarakat Turki adalah Islam, sedangkan 

minoritasnya adalah Yunani Ortodoks, Armenia Ortodoks, Katolik, dan komunitas Yahudi. 

http://medya.zaman.com.tr/2008/11%20/17/bruckmayr.pdf


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

64 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

sebagai makhluk yang mulia yang diciptakan oleh Tuhan.7 Sedangkan 

kalangan fundamentalis menganggap apa yang dilakukan oleh Gülen sebagai 

sebuah bentuk ketertundukan kepada Barat dan menodai Islam sebagai 

agama yang suci dari kepentingan duniawi. 

Kim menjelaskan bahwa menurut Gülen dialog muncul sebagai 

konsekuensi alami dari humanisme, dan ia mendefinisikan humanisme 

sebagai doktrin cinta dan kemanusiaan. Sebuah manifestasi praktis 

terkemuka humanisme berbasis cinta Fethullah Gülen adalah dialog. Dialog 

dalam arti sebenarnya adalah sublimasi dan perpanjangan pragmatis 

humanisme, yang hanya dapat dilakukan dengan saling menghormati, 

toleransi dan cinta.8 Ide ini berkembang tidak hanya dialog secara individu, 

tetapi juga melalui lembaga. 

Saritoprak dan Griffith menyebutkan bahwa gagasan Gülen tentang 

dialog sebenarnya merupakan gagasan yang berkeinginan untuk 

mengembalikan ke tema dasar Islam.9 Dua peneliti ini menambahkan bahwa 

tema dasar itu bermula dari setiap awal bacaan Al-Quran yang dibaca tidak 

hanya oleh Gülen, tetapi juga umat Muslim seluruh dunia, yaitu kalimat 

                                                 
7Gülen menyatakan kemanusiaan adalah suatu komunitas yang bertanggung jawab 

atas pelaksanaan perintah-perintah ilahi. Lihat dalam M. Fethullah Gülen, Menghidupkan 

Iman dengan Mempelajari Tanda-tanda Kebesaran-Nya (Jakarta: Murai Kencana, 2010), 41. 

Ini seperti apa yang dikemukakan oleh gurunya, Said Nursi, yang tersadar akan kewajiban 

sosial yang diembannya melalui sekerumunan semut; “aku telah mengamati bahwa mereka 

memiliki kehidupan sosial dan bekerja sama dengan rajin dan bersungguh-sungguh, aku 

ingin membantu mereka sebagai jawaban atas ideologi republik mereka”. Ṣükran Vahide, 

Biografi Intelektual Bediuzzaman Said Nursi (Jakarta: Anatolia,2007), 19.  
8Heon C. Kim dalam Editorial, “Fethullah Gülen, The Most Important Figure of 

Tolerance and Dialogue,” 4. http://en.fgulen.com/press-room/news/3620-fethullah-gulen-the-

most-important-figure-of-tolerance-and-dialogue-says-dr-heon-kim?format=pdf (diakses 

pada tanggal 20 Maret 2013). 
9Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, “Fethullah Gülen and the 'People of the Book': 

A Voice from Turkey for Interfaith Dialogue,” The Muslim World 95. 3 (Jul 2005), 333, 

http://e-

resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?ac

countid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 

http://en.fgulen.com/press-room/news/3620-fethullah-gulen-the-most-important-figure-of-tolerance-and-dialogue-says-dr-heon-kim?format=pdf
http://en.fgulen.com/press-room/news/3620-fethullah-gulen-the-most-important-figure-of-tolerance-and-dialogue-says-dr-heon-kim?format=pdf
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

65 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

basmalah yang di dalamnya terdapat rahman (pengasih) dan rahim 

(penyayang). 

Menurut Gülen, Islam mengajarkan kedamaian kepada seluruh 

makhluk. Hal inilah yang membuat Gülen merasa yakin bahwa perdamaian 

itu lebih baik dari kekacauan.10 Keyakinan tersebut membawanya pada 

konsep dialog sebagai cara untuk menemukan persamaan antar umat 

beragama, sekaligus mengamalkan ajaran normatif yang tertuang dalam Al-

Quran.11 

Ajaran Gülen tentang dialog merupakan sebuah alternatif yang 

diperuntukkan bagi dua gerakan yang selama ini mengatasnamakan jihad 

atau pergerakan fundamentalis dan orang-orang di Barat yang meyakini 

adanya benturan peradaban antar penganut agama.12 Meski Barat saat ini 

menjadi kiblat bagi kemodernan, namun Bilici mengemukakan dalam 

kesimpulan penelitiannya bahwa pergerakan hizmet yang diinspirasi oleh 

Gülen melakukan sebuah upaya modernisasi tanpa westernisasi, yaitu 

berusaha untuk menciptakan modernitas non-Barat.13 Ini dianggap menjadi 

sebuah ketidakberpihakan Barat dan memiliki ciri khas tersendiri tanpa 

                                                 
10Ini didasarkan pada ayat dalam Al-Quran surat  An-Nisa [4]: 128 yang artinya; 

“….dan perdamaian itu lebih baik (bagi mereka) walaupun manusia itu menurut tabiatnya 

kikir…..”, serta ayat-ayat lain yang mengajarkan tentang perdamaian. Lihat dalam M. 

Fethullah Gülen, Cinta dan Toleransi, terj. Bukindo Erakarya Publishing (Tangerang: 

Bukindo Erakarya Publishing, 2011), 50. 
11Al-Quran menyebutkan; “Hai ahli Kitab, Marilah (berpegang) kepada suatu 

kalimat (ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara Kami dan kamu…..”, (Q.S. Ali Imran 

[3]: 64).  
12Editorial, “Fethullah Gülen, The Most Important Figure of Tolerance and 

Dialogue”, 1. 
13Mucahit Bilici, “The Fethullah Gülen Movement and Its Politics of Representation 

in Turkey,” The Muslim World 96. 1  (Januari 2006), 17, http://e-

resources.pnri.go.id:2058/docview/216435705/fulltextPDF 

/13D1ECA416C18E38ADF/1?accountid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 

http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216435705/fulltextPDF%20/13D1ECA
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216435705/fulltextPDF%20/13D1ECA
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216435705/fulltextPDF%20/13D1ECA


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

66 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

mengatasnamakan kelompok mana pun, seperti kelompok yang 

mengatasnamakan jihad tersebut. 

Secara pribadi Gülen menyesalkan orang-orang Muslim yang 

menekankan kekerasan dan “mengabaikan esensi” Al-Qur'an serta 

membacanya secara zahir yang fokus pada arti harfiahnya saja.14 Demi 

alasan jihad atau semacamnya, pemahaman Al-Quran secara tekstual 

memang membahayakan, tidak hanya bagi umat Muslim tetapi juga umat 

agama lain.15 Oleh sebab itu, kedua hal di atas, dalam pandangan Gülen dapat 

diatasi dengan dialog, karena dialog merupakan alternatif yang akan 

memberikan kesepahaman di antara perbedaan yang ada. Lebih dari itu, 

dalam konsep dialog yang dikembangkan oleh Gülen, ia berupaya untuk 

menemukan persamaan bukan memperlebar jurang perbedaan yang selama 

ini banyak dikumandangkan oleh orang-orang yang percaya terhadap 

benturan peradaban.16 

  

C. Model Dialog Fethullah Gṻlen 

Gülen menggunakan sufisme sebagai langkah metodologis dalam 

dialog. Menurutnya, pada setiap diri manusia terdapat rasa cinta dan kasih 

sayang, dan perasaan yang sesungguhnya adalah rasa cinta dan kasih sayang 

yang ditujukan kepada Sang Pencipta. Oleh sebab itu, kecintaan kita kepada 

                                                 
14Philipp Bruckmayr,  “Fethullah Gülen and Islamic Literary Tradition”, 188. 
15Carrol mengemukakan, bahwa bagi Gülen, tidak ada masyarakat yang berhak 

menyebutnya sebagai “Islam” atau yang paling Islami. Manusia dalam kapasitasnya 

menerima dengan baik sebagai manusia dan hal ini diinternalisasi serta diaktualisasikan 

dengan baik dalam pengaruhnya di masyarakat, sebagai pengatur atau konsultan, atau 

komunitas pemimpin masyarakat. B. Jill Carrol, A Dialogue of Civilization: Gülen’s Islamic 

Ideals and Humanistic Discourse, (Clifton: Tughra Books, 2010), 77. 
16Baca juga Samuel P. Huntington, “Clash of Civilization,” 

http://www.hks.harvard.edu/fs/ pnorris/Acrobat/Huntington_Clash.pdf (diakses pada tanggal 

1 Juni 2013). 

http://www.hks.harvard.edu/fs/%20pnorris/Acrobat/Huntington_Clash.pdf


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

67 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

Tuhan diwujudkan dengan mencintai sesama.17 Billa mengemukakan 

pemikiran Gülen tentang cinta, kasih sayang, dan pendekatan open-heart 

untuk semua masalah kemanusiaan membuatnya dikenal sebagai “Rumi 

modern.”18 Ini disebabkan Gülen merupakan pemikir yang banyak 

menggunakan metode sufi Jalal al-Din Rumi (w. 1273) selain itu juga Ibn 

Arabi (w.1240) yang mengedepankan toleransi dan keterbukaan. Berdasarkan 

landasan sufistik inilah Gülen menggabungkan dua metode sekaligus selain 

sufisme, juga menggunakan metode pemikiran ilmiah. 

Santoprak dan Sidney menyebut Gülen dengan istilah “Gülen adalah 

seorang sufi dalam praktek”. Artinya, Gülen mempraktekkan ajaran-ajaran 

sufi dengan caranya sendiri. Oleh sebab itu, beberapa kalangan menyebutnya 

sebagai seorang sufi modern.19 Mereka menambahkan bahwa dalam praktek 

kesufian etika Islam sangat ditekankan oleh Gülen karena dasar dari dialog 

menurutnya terletak pada etika tersebut. Etika Islam yang ditunjukkan oleh 

umat Muslim dengan baik akan mencerminkan kesopanan, kesantunan, dan 

keramahan, dan ini merupakan hal yang ada pada ajaran Islam. Gülen 

percaya bahwa dialog akan terjadi dan membuahkan hasil yang alami dari 

                                                 
17M. Fethullah Gülen, Pearls of Wisdom, trans. Ali Ünal (New Jersey: The Light, 

Inc., 2006), 21. 
18Dalam harian Zaman Heon C. Kim mengemukakan  bahwa ia sependapat dengan 

para ilmuan Barat yang mengidentifikasi Fethullah Gülen sebagai “seorang Rumi 

kontemporer. Editorial, “Fethullah Gülen, The Most Important Figure of Tolerance and 

Dialogue”. Lihat juga Muttakkin Billa, “Dialogic Sufism” dan “Pietistic Activism”; Tawaran 

M. F. Gülen Bagi Dialog Interfaith,” 1, http://makinbill.files.wordpress.com 

/2012/04/dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-

interfaith.pdf (diakses pada tanggal 14 Januari 2013). 
19M. Hakan Yavuz dan John L. Esposito, “Islam and the Secular State: The Gülen 

Movement,” review by: Tamer Balci, Journal of the American Oriental Society, Vol. 125, 

No. 2 (April-Juni 2005), 332, http://www.jstor.org/stable/ 20064359. (diakses tanggal 19 

Maret 2012). 

http://www.jstor.org/stable/%2020064359


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

68 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

praktek etika Islam.20 Ini berdasarkan pada ajaran, perilaku, dan cara-cara 

berinteraksi yang dicontohkan oleh Nabi Saw. kepada umatnya. Lebih lanjut, 

nilai-nilai sufi yang dipelajari oleh Gülen dari pendahulunya menambah 

pemahaman tentang pentingnya dialog tersebut. 

Ketergantungan Gülen terhadap tradisi sufi memperlihatkan 

penekanan aspek spiritual dari tradisi Islam. Hal ini digunakan dalam 

berbagai hal termasuk dialog dan toleransi serta mobilisasi pada sebuah 

gerakan untuk perubahan spiritual dan sosial di dunia.21 Menurut Gülen, 

untuk mewujudkan hal tersebut setiap individu Muslim khususnya harus 

memiliki sifat dan karakter pewaris bumi. Karakter ini berupa iman yang 

sempurna, rasa kecintaan yang membara, dan menyikapi ilmu dengan 

pertimbangan logika dan akal.22 Ini dilakukan mengingat negara-negara Barat 

memberikan pengaruh budaya mereka dengan cara-cara yang ilmiah maupun 

pendekatan kultural lain. Oleh sebab itu, dengan mengembalikan karakter-

karakter tersebut pada ajaran Al-Quran dapat mengimbangi pengaruh Barat 

yang tidak sesuai dengan pedoman hidup umat Muslim tersebut. Dengan kata 

lain, Gülen mengembalikan konsep sufinya pada Al-Quran.  

Bagi Gülen, Al-Qur'an tidak hanya panduan terbaik, tetapi juga 

sumber dan panduan dari semua pemikiran dan praktek Sufi.23 Ia 

                                                 
20Gülen melandaskan hal tersebut dengan hadis Nabi Saw.; “Barangsiapa rendah 

hati, Allah meninggikan dia, siapa pun yang angkuh, hina Tuhan kepadanya.” Zeki 

Saritoprak dan Sidney Griffith, “Fethullah Gülen and the 'People of the Book': A Voice from 

Turkey for Interfaith Dialogue,” 334, http://e-

resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?ac

countid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 
21Lihat juga Lester R. Kurtz, “Gülen's Paradox: Combining Commitment and 

Tolerance,” The Muslim World 95. 3 (Juli 2005), 377, http://e-

resources.pnri.go.id:2058/docview/216429810/fulltextPDF/13D1ECA 

416C18E38ADF/10?accountid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2012). 
22Muhammed Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, 50. 
23Michel Thomas, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gülen,” The 

Muslim World 95. 3  (Juli 2005), 344, http://e-

http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216439304/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/3?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216429810/fulltextPDF/13D1ECA%20416C18E38ADF/10?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216429810/fulltextPDF/13D1ECA%20416C18E38ADF/10?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216429810/fulltextPDF/13D1ECA%20416C18E38ADF/10?accountid=25704
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216438821/fulltextPDF/


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

69 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

mendasarkan pemikirannya pada Al-Quran dan Hadis Nabi Muhammed Saw. 

yang luas dan sesuai dengan perkembangan zaman. Oleh sebab itu, dari apa 

yang diperlihatkan oleh Gülen menjadi sebuah bukti bahwa cakupan ruang 

lingkup ajaran Islam tidak terbatas pada ajaran-ajaran yang bersifat normatif 

dan ajakan-ajakan yang bersifat transendental, lebih dari itu, mencakup 

segala aspek kehidupan.  

Kurtz mengemukakan bahwa ajaran Islam mengandung berbagai 

bidang, seperti kelembagaan, politik, ekonomi, budaya, pendidikan, sosial, 

keluarga, hukum, sejarah dan spiritual itu sendiri. Meskipun mengandung 

banyak sekali ajaran tentang berbagai bidang, namun ajaran utama yang 

ditekankan pada agama Islam adalah hal-hal yang bersifat spiritual. Ini 

menurut Kurtz dipandang sebagai yang paling penting dan disamakan secara 

luas dengan tradisi mistik dari tasawuf.24 Meski pun demikian, bagi Gülen, 

tasawuf dan syariah bukanlah dua hal yang bertentangan. Ini adalah dua 

aspek dari kebenaran yang sama atau dua cara untuk mengekspresikan 

kebenaran yang sama.25 Oleh sebab itu, tasawuf tidak dapat berseberangan 

dengan syariat, begitu pula sebaliknya, dalam syariat terdapat nilai-nilai 

tasawuf. 

 Tradisi tawasuf dan syariat yang begitu melekat pada diri Gülen 

menjadikannya sebagai model dialog yang dipilih oleh Gülen. Ini menjadi 

ciri yang khas dalam dialog karena tidak hanya berdasarkan pada logika dan 

akal semata, melainkan juga dengan hati. Pantas saja bila dialog yang 

dilakukan oleh Gülen berhasil menarik simpatisan dari berbagai negara untuk 

                                                                                                                              
resources.pnri.go.id:2058/docview/216438821/fulltextPDF/13D1ECA416C 

18E38ADF/2?accountid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 
24Lester R. Kurtz, “Gülen's Paradox: Combining Commitment and Tolerance,” 377. 
25Michel Thomas, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gülen,” 345. 

http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216438821/fulltextPDF/


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

70 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

terlibat dalam kerjasama peradaban dan kini telah ada di lebih dari 120 

negara. 

 

D. Gagasan Toleransi Fethullah Gülen 

Menurut Gülen toleransi adalah unsur terpenting dari sistem moral 

yang merupakan sumber disiplin spiritual yang sangat penting dan kebajikan 

surgawi bagi orang-orang yang hebat.26 Nilai spiritual tersebutlah yang 

dimaksud sebagai sufisme. Ia menambahkan bahwa hanya dengan 

pemahaman dan toleransi dapat untuk menjamin penghormatan untuk 

keadilan bagi manusia yang lainnya.27 Kesalahpahaman yang selama ini 

terjadi dapat dijelaskan tentunya dengan memberikan pemahaman, dan ketika 

pemahaman tersebut sudah disampaikan, maka toleransi menjadi media yang 

menjembatani perbedaan. 

Santoprak dan Ünal, dalam sebuah interview yang mereka lakukan 

dengan Fethullah Gülen mengemukakan bahwa menurut Gülen toleransi 

adalah ajaran Islam. Islam mencakup semua aspek kehidupan, tidak hanya 

toleransi, perintah ilahiah dan saran kenabian yang termuat dalam Islam juga 

berbicara dalam lingkup politik, negara, dan masyarakat, yang kesemuanya 

itu ditafsirkan dalam berbagai penafsiran. Ini menurut mereka menghasilkan 

manifestasi yang berbeda dalam sepanjang sejarah umat Muslim. Lebih jauh 

lagi, hal ini menunjukan universalisme Islam sebagai agama ilmiah dan 

toleransi. Oleh sebab itu, siapa pun dapat berhubungan dengan aspek agama 

ini jika mereka mau, sesuai dengan konsep bahwa waktu adalah penafsir 

                                                 
26M. Fethullah Gülen, Cinta dan Toleransi, 33. 
27M. Fethullah Gülen, Essay-Perspective-Opinions  (New Jersey: Tughra Books, 

2010),  5. 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

71 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

yang hebat.28 Santoprak dan Ünal dalam interview yang mereka lakukan 

tersebut ingin menggambarkan bahwa toleransi bukanlah sebuah hal baru dan 

ini memang sudah ada dalam Islam, dan sudah dipraktekkan sepanjang 

sejarah umat dengan praktek masing-masing. 

Praktek toleransi tersebut menandakan bahwa pada tataran normatif, 

kalangan cendikiawan maupun para pelaku sejarah seolah sepakat pada satu 

sumber, yaitu Al-Quran dan Hadis. Perbedaan itu baru terletak pada tataran 

penafsiran dan aplikasi, bahwa setiap pelaku sejarah memiliki cara dan 

pemahaman masing-masing. Hal ini bukanlah sesuatu yang dianggap sebagai 

penghambat. Thomas mengemukakan bahwa apa yang sebenarnya 

diharapkan oleh Gülen melalui upaya toleransi yang dikembangkannya 

adalah terwujudnya masyarakat modern yang toleran.29 Ini menandakan 

Gülen hanya memberikan gambaran umum mengenai cara mewujudkan 

toleransi tersebut, sedangkan prakteknya dikembalikan pada pelaku toleransi 

itu sendiri.30 Hal terpenting dari praktek toleransi tersebut adalah 

terwujudnya tujuan dari toleransi. 

Meski beberapa kalangan menyebutkan bahwa adanya penekanan 

toleransi ini dimaksudkan untuk menekan bentuk paham literalis (wahabi) 

melalui bentuk moderat dan otentik tentang Islam,31 namun Gülen sendiri 

                                                 
28Zeki Saritoprak, dan Ali Ünal, “An Interview with Fethullah Gülen,” The Muslim 

World 95. 3  (Juli 2005), 455, http://e-

resources.pnri.go.id:2058/docview/216449631/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/ 

16?accountid=25704 (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 
29Michel Thomas, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gülen”, 350. 
30Gülen berkeinginan untuk mengembalikan toleransi ke dalam tema dasar Islam 

berdasarkan kalimat basmalah yang di dalamnya memuat sifat Allah; Yang Maha Pengasih 

dan Yang Maha Penyayang. Lihat juga Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, “Fethullah 

Gülen and the 'People of the Book': A Voice from Turkey for Interfaith Dialogue,” 333. 
31Kelompok literalis dianggap sebagai kelompok yang kaku dalam memahami 

Islam. Mereka lebih cenderung tekstual dan anti filsafat serta pemikiran yang tidak dijumpai 

dalilnya dalam teks-teks normatif. 

http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216449631/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/
http://e-resources.pnri.go.id:2058/docview/216449631/fulltextPDF/13D1ECA416C18E38ADF/


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

72 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

tidak menganggapnya demikian. Menurutnya toleransi merupakan hal dasar 

dalam etika Islam yang di dalamnya memuat pengampunan dan kerendahan 

hati. Bahkan Saritoprak dan Griffith mengutip pernyataan tegas Gülen yang 

dimuat dalam Majalah Fountain bahwa siapa pun yang menutup jalan 

toleransi tak ubahnya seperti hewan yang telah kehilangan sisi 

kemanusiaannya.32 Mereka tidak lagi perduli pada perdamaian, ibarat hewan 

yang mengunakan hukum rimba dalam keseharian mereka. 

Pernyataan tegas yang dikemukakan oleh Gülen bukan tanpa sebab. Ia 

seakan sadar betul bahwa urgensi toleransi itu sangat penting dalam 

kehidupan manusia. Toleransi mendorong sesama manusia untuk 

meningkatkan kualitas hidup dengan membangun komunikasi, menciptakan 

rasa hormat dan saling percaya. Ini akan menciptakan sebuah kerja sama 

antar individu maupun kelompok. Gülen mengistilahkan hal ini sebagai satu 

kesatuan, karena toleransi bukanlah sesuatu yang terpisah dari manusia.33 Ia 

melekat tanpa dapat terpisahkan. Artinya, setiap manusia memiliki benih 

toleransi pada dirinya, hanya saja benih itu dapat tumbuh subur bergantung 

pada cara merawatnya. 

Heper mengemukakan pendapat Gülen tentang toleransi dalam 

penelitiannya mengenai Islam dan demokrasi di Turki, bahwa dalam 

                                                 
32Perkataan tegas Gulen tersebut ialah; “Mereka yang menutup jalan toleransi 

adalah binatang yang telah kehilangan kemanusiaan mereka. . . . Pengampunan dan toleransi 

akan menyembuhkan sebagian besar luka-luka kita, tetapi hanya jika instrumen Allah ini ada 

di tangan orang-orang yang mengerti bahasanya. Jika tidak, pengobatan yang salah, kami 

telah digunakan sampai sekarang akan menciptakan banyak komplikasi dan terus 

membingungkan kita.” M. Fethullah Gülen, “Forgiveness,” The Fountain 3 (April-Juni 

2000), 4-5. Lihat juga dalam Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, “Fethullah Gülen and the 

'People of the Book': A Voice from Turkey for Interfaith Dialogue,” 334. Lihat juga M. 

Fethullah Gülen, “Forgiveness,” The Fountain 3 (April-Juni 2000), 4-5 

http://ww.fountainmagazine. com/Issue/detail/Forgiveness (diakses pada tanggal 8 April 

2013). 
33M. Fethullah Gülen, Cinta dan Toleransi, 40. 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

73 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

pandangan Gülen harmoni sosial sangatlah penting.34 Terlepas dari latar 

belakang politik, pendidikan dan status sosial. Harmoni sosial ini dapat 

terwujud melalui pengembangan toleransi, sehingga masyarakat dapat hidup 

damai berdampingan dengan menghargai perbedaan dalam sebuah bingkai 

persamaan. Aymaz dalam wawancara yang dilakukan oleh Çetin juga 

menyatakan demikian, bahwa terdapat tingkat spesifik dan pluralitas dalam 

rekonstruksi sebuah tindakan kolektif. Hal ini merupakan sebuah kewajaran, 

untuk itu diperlukan upaya guna mencari kesamaan di tengah perbedaan-

perbedaan. Ini dilakukan dalam rangka mencapai kepentingan bersama.35 

Tidak terbatas pada satu golongan atau umat agama tertentu, lebih dari itu, 

tujuan bersama tersebut berorientasi pada perdamaian global. 

Gülen sepertinya memikul tanggung jawab besar mengenai toleransi 

yang dikembangkan olehnya. Ini didasarkan pada pernyataan Barkey bahwa 

pada konteks modern seperti sekarang ini tampaknya Islam dituntut untuk 

membuktikan kehadirannya sebagai agama yang toleran dan juga bisa 

mewujudkan toleransi, meski sebelumnya sudah ada Yahudi dan Kristen. Ia 

menambahkan, dengan adanya tuntutan tersebut mucullah berbagai studi dan 

lokakarya tentang agama, toleransi, dan koeksistensi sebagai pengaturan 

terhadap studi Islam.36 Pernyataan yang dikemukakan oleh Barkey inilah 

yang sejak lama sudah direnungkan oleh para cendikiawan Muslim, termasuk 

guru dari Gülen sendiri, yaitu Said Nursi. Keduanya sepakat bahwa Islam 

                                                 
34Metin Heper, “Islam and Democracy in Turkey: Toward a Reconciliation?,” 

Middle East Journal, Vol. 51, No. 1 (Winter, 1997), 40, http://www.jstor.org/stable/4329021 

(diakses pada tanggal 19/03/2012). 
35Muhammed Çetin, Pencerahan Gülen: Gerakan Sosial Tiada batas terj. Pipin 

Sphian, dkk. Edt. Richard S. Adnan, (Jakarta: UI Press, 2013), 242. 
36Karen Barkey. “Islam and Toleration: Studying the Ottoman Imperial Model,” 

International Journal of Politics, Culture, and Society, Vol. 19, No. 1/2, The New 

Sociological Imagination II (Desember 2005), 6, http://www.jstor.org/stable /20059691 

(diakses pada tanggal 19/03/2012). 

http://www.jstor.org/stable


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

74 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

adalah agama yang rahmatan lil âlamin. Oleh sebab itu, Islam menjadi 

“pionir” perwujudan cinta dan toleransi. 

Upaya yang dilakukan oleh Gülen tidak terbatas pada mengembalikan 

dan membenarkan praktek toleransi yang ada pada sejarah. Fontenot 

bersaudara menjelaskan apa yang disebutkan oleh Michel bahwa Gülen 

sangat mendorong kreativitas dan pemikiran independen pengikut pergerakan 

hizmet, dan ia percaya bahwa jika orang dididik dengan benar untuk berpikir 

mandiri dan mendukung nilai-nilai positif dari keadilan sosial, hak asasi 

manusia, dan toleransi, maka mereka bisa menjadi agen perubahan untuk 

melaksanakan tujuan-tujuan menguntungkan,37 termasuk di dalamnya 

menepis anggapan bahwa Islam adalah agama yang tidak toleran. Pendidikan 

menjadi cara yang sangat ampuh untuk memberikan stigma positif bagi 

orang-orang yang beranggapan suram tentang Islam.  

Pendidikan menjadi salah satu jalan bagi Gülen untuk 

memperkenalkan toleransi sufisme kepada masyarakat luas, agar misi 

filantropi yang diemban dapat bermanfaat tidak hanya bagi umat Muslim, 

tetapi juga pada masyarakat dunia. Tujuan Gülen untuk mencari ridâ Allah 

memiliki misi untuk menjaga perdamaian dunia melalui cinta dan toleransi. 

Oleh sebab itu, hambatan dan kesulitan tidak menjadikannya mundur dari 

langkah untuk memperkenalkan khidmah (pelayanan), namun hal itu justru 

menjadikannya semakin giat untuk berupaya memperkenalkan ajaran yang 

sebenarnya berasal dari Islam itu sendiri. Gülen berpendapat bahwa kesulitan 

hanya akan didapatkan bila kita masih belum mampu untuk membebaskan 

diri dari berbagai hal yang dapat menjauhkan kita dari kebenaran.38 Ketika 

                                                 
37Lihat Karen A. Fontenot dan Michael J. Fontenot, “M. Fethullah Gülen as a 

Transformational Leader: Exemplar for the “Golden Generation”,” (31 Agustus 2008), 22, 

http://medya.zaman.com.tr/2008/11/17/ fontenot.pdf (diakses pada tanggal 30 Maret 2013). 
38M. Fethullah Gülen, Bangkitnya Spriritualitas Islam, 38. 

http://medya.zaman.com.tr/2008/11/17/


LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

75 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

kebebasan itu sudah diraih, maka tidak hanya Gülen untuk melaksanakan 

khidmah itu sendiri, melainkan juga masyarakat luas. 

 

 

E. Hambatan Umat Muslim dalam Melakukan Dialog dan Toleransi 

Dialog dan toleransi memiliki kontribusi yang sangat signifikan 

dalam resolusi konflik. Ini dapat dilihat dari berbagai hal yang dihasilkan 

melalui dialog, seperti kerjasama, jalinan persaudaraan antara umat yang 

berbeda latar belakang dan lainnya. Meski dialog dapat menghasilkan out put 

yang signifikan, namun tidak berarti bahwa dialog terbebas dari berbagai 

hambatan. Umat Muslim khususnya memiliki hambatan dalam melakukan 

dialog, apalagi dengan umat yang berbeda agama. Hambatan utama yang 

dialami oleh umat Muslim menurut Gülen adalah ketidakpahaman umat 

Muslim itu sendiri dengan Islam saat ini, selain ingatan kolektif umat agama 

lain, seperti Krtisten, tentang peristiwa berdarah dimana mereka dibunuh oleh 

umat Muslim dengan kekuatan mereka.39 Hal tersebutlah yang menjadikan 

sebuah dialog terkadang tidak memberikan hasil yang signifikan. 

Gülen mengemukakan bahwa permasalahan mendasar dalam dunia 

materialis saat ini adalah terbatasnya pengaruh agama dalam kehidupan 

sosial modern. Ini mengakibatkan terjadinya ketidakseimbangan antara 

kemanusiaan dan alam, dan individualisme laki-laki dan perempuan.40 

Agama menjadi hal yang dinomorduakan dalam kehidupan modern. 

Masyarakat cenderung berpikir pragmatis dan materialistis. Mereka 

berpandangan bahwa agama belum dapat menyejahterakan, sehingga agama 

hanya menjadi alat bagi sekelompok orang yang rindu akan kehidupan 

                                                 
39M. Fethullah Gülen, Essay-Perspective-Opinions, 36. 
40M. Fethullah Gülen, Essay-Perspective-Opinions, 33. 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

76 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

akhirat saja, sedangkan kalangan materialis terjebak pada kehidupan dunia 

semata. Hal ini juga menjadi bagian yang menghambat dialog, baik yang 

bersifat keagamaan maupun yang bersifat filantropi. 

Ali Kedourie dan Samuel Huntington memiliki pandangan yang lebih 

kritis terhadap hambatan yang dialami oleh umat Muslim dalam melakukan 

dialog. Meski kedua pemikir ini berbicara pada konteks politik, bukan 

komunikasi, namun ini menjadi sebuah kritik yang memang perlu didengar. 

Menurut Kedourie, peradaban Islam memiliki keunikan tersendiri. Umat 

Muslim terlalu bangga dengan peradabannya tersebut dalam sejarah Islam. 

Rasa bangga ini bagi Kedourie menghambat umat Muslim untuk mempelajari 

dan terkadang menghargai kemajuan sosial yang dicapai oleh peradaban lain, 

terutama peradaban Barat, sehingga hal ini justru menghambat mereka untuk 

berkembang. Huntington bahkan mengemukakan hal yang lebih kritis lagi, 

bahwa Islam tidak mempunyai akar-akar budaya demokratis, misalnya, 

demokrasi dengan Islam bersifat antagonistik dan kontradiktif. Salah satu 

kegagalan demokrasi di negara-negara Muslim disebabkan pemikiran dan 

budaya masyarakat Islam yang tidak ramah dengan konsep-konsep 

liberalisme Barat dan juga povokatif terhadapnya. Ia kembali menegaskan 

bahwa sebab utama munculnya pertentangan antara Islam dan demokrasi 

bukanlah karena munculnya fundamentalis Islam melainkan karena Islam itu 

sendiri.41 Huntington terkesan ingin mengembalikan kegagalan umat Islam 

                                                 
41Lihat Saiful Mujani, “Muslim Demokrat: Islam, Budaya Demokrasi,dan 

Partisipasi Politik di Indonesia Pasca Orde Baru” (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2007), 

13-14 dan 42-43. Abdulaziz mengemukakan pendapat Huntington dalam tesisnya yang  

menyatakan bahwa prospek demokrasi di republik-republik Islam tampak suram. Ini 

disebabkan kalangan Islamis telah mengalami kekerasan dan cenderung termarjinalkan, 

sekalipun Agama Islam tetap mendapat posisi penting dalam pemerintahan. Lihat dalam 

kesimpulan penelitian yang dilakukan oleh Mirzah Abdulaziz, “Hubungan Agama dan 

Negara: Studi Perbandingan di Indonesia dan Mesir” (Tesis SPs UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2010). 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

77 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

dalam menerima demokrasi kepada ajaran normatif Islam yang tidak secara 

tegas menentukan sistem perpolitikan negara. 

Terlepas dari apa yang dikemukakan oleh para pemikir di atas, dialog 

adalah sebuah keharusan. Hambatan yang terjadi dalam dialog adalah sebuah 

dialektika yang menjadikan kita memahami pentingnya dialog tersebut. 

Sesuatu akan terlihat baik bila ada antitesis terhadapnya, demikian pula 

dengan dialog. Lebih lanjut, dialog akan menjadi sia-sia dan tidak 

menghasilkan apapun bila didasari pada sikap pragmatis bukan saling 

menghormati dan mencintai dalam bentuk filantropi. 

 

F. PENUTUP 

 

 Muhammed Fethullah Gṻlen merupakan sosok yang giat dalam 

mempromosikan dialog dan toleransi sebagai resolusi konflik. Menurutnya, 

dialog dan toleransi bagaikan dua sisi mata uang yang tidak dapat dipisahkan. 

Dialog menjadi media yang menjembatani kerjasama peradaban, 

persaudaraan dan saling kesepahaman antara satu dengan lainnya, serta 

menghargai atas nilai-nilai yang diyakini bersama. Dialog menjadi sebuah 

bentuk yang menunjukkan kemoderatan yang tidak eksklusif dan terbuka 

terhadap pendapat berbagai kalangan. Sedangkan toleransi menjadi media 

yang sangat penting, bila sebuah dialog tidak menghasilkan kesepakatan atau 

kesepahaman, maka toleransi adalah jalan yang terbaik. Ini disebabkan 

toleransi menjadi sebuah cara untuk menahan diri dari terjadinya sebuah 

konflik. 

 Dialog dan toleransi, meski kehadirannya sangat penting guna 

menciptakan perdamaian, namun hal ini juga memiliki hambatan khususnya 

bagi umat Muslim. Hambatan tersebut menurut  Gṻlen diantaranya adalah 



LĒGALITĒ. Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
 

78 
Volume I. No. 02. Juli – Desember 2016M/1437H 

ketidakpahaman umat Muslim itu sendiri dengan Islam saat ini, selain 

ingatan kolektif historis umat non Muslim, Kristen, tentang tragedi berdarah 

yang menimpa mereka atas perlakuan umat Muslim. Pemikir lain seperti Ali 

Kedouri dan Samuel Huntington juga menambahkan bahwa rasa bangga 

umat Muslim terhadap sejarah kejayaan mereka menjadi sebuah penghalang 

dalam mewujudkan sebuah dialog dan toleransi, bahkan hal ini dapat 

menimbulkan sebuah ekslusifitas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

. 

Muhammed Fethullah Gülen, Essay-Perspective-Opinions  (New Jersey: 

Tughra Books, 2010) 

_______________________, Pearls of Wisdom, trans. Ali Ünal (New Jersey: 

The Light, Inc., 2006) 

_______________________, Bangkitnya Spiritualitas Islam, terj. Fuad 

Saefuddin (Jakarta: Republika, 2013) 

Muhammed Çetin, Pencerahan Gülen: Gerakan Sosial Tiada batas terj. 

Pipin Sphian, dkk. Edt. Richard S. Adnan, (Jakarta: UI Press, 2013) 

Muhammed Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, terj. Fuad 

Saefuddin (Jakarta: Republika, 2013) 

Robert H. Lauer, Perspektif Tentang Perubahan Sosial, Cet. IV, (Jakarta: 

Rineka Cipta, 2003) 

 

 


