LENTERA: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies
Volume 1, Nomor 1, Januari — Juni 2019, h. 69 - 84

DOl:

KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN

(Sebuah Tinjauan Teodesi dan Teologi Islam)

Syafieh
Dosen Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah IAIN Langsa
syafiehyanti@gmail.com

Abstract

This article discusses God 's omniscience and interference in the
theological and Islamic’s theological perspectives. Theodical problem
that centered on causality and the administration of God since the
days of Greece God presented as a defendant. Berger uses theodicy
concept to give meaning to the suffering experienced by humans in
the world, while simultaneously promising happiness "in the world
there". In this connection religion is clearly a force of alienation.
Crime and suffering as a privacy are always present in reality and
life. While Islamic’s theological reject the theodetic concept, according
to Muttahharri, that on the plains of phenomena there is no "real evil"
or "true goodness", while on plain noumena there is only one essence,
namely goodness, because the substance of evil is truly pure
nothingness.

Keywords: Theodicy, Religion, Goodness, Evil
Abstrak

Artikel ini membahas kemahatahuan Tuhan dan campur tangan
dalam perspektif teologis dan teologis Islam. Masalah teodis yang
berpusat pada kausalitas dan administrasi Tuhan sejak zaman
Yunani dihadirkan Tuhan sebagai tergugat. Berger menggunakan
konsep teodisi untuk memberi makna pada penderitaan yang
dialami manusia di dunia, sekaligus menjanjikan kebahagiaan "di
dunia sana". Dalam hubungan ini, agama jelas merupakan kekuatan
alienasi. Kejahatan dan penderitaan sebagai privasi selalu hadir
dalam kenyataan dan kehidupan. Sedangkan teologis Islam menolak
konsep teodetik, menurut Muttahharri, bahwa di dataran fenomena
tidak ada "kejahatan sejati" atau "kebaikan sejati", sedangkan pada
noumena polos hanya ada satu esensi, yaitu kebaikan, karena
substansi kejahatan adalah ketiadaan yang benar-benar murni.

Kata Kunci : Teologi, Religius, Kebaikan, Kejahatan

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019

69


mailto:syafiehyanti@gmail.com

Syafieh

Pendahuluan

Teodisi dalam ranah dan kajian filsafat boleh dikatakan kurang mendapat
perhatian para filsuf dibandingkan dengan metafisika misalnya. Bahkan cenderung
terlupakan. Pada hal harus diakui materi yang dikandungnya sangat mendasar dan
penting dalam upaya pemahaman manusia. Spesifikasi teodisi terletak pada
penekanan atas kausalitas dan penyelenggaraan atau proviodensi Tuhan yang
merupakan bagian substansial apabila mempercakapkan manusia. Problem
tentang teodisi seumur dengan manusia itu sendiri. Konstatsi ini sejalan dengan
paham kreasionisme lebih-lebih setelah buah pengetahuan baik dan buruk
dimakan oleh Adam. Pelanggaran perintah Tuhan adalah awal dari teodisi yang
dimaksudkan.

Keburukan (evi) mencoreng wajah kosmikal realitas termasuk mahluk lain
Di balik peristiwa teoditik tersebut kejahatan dalam tataran fisik manusia
tereksplisitkan. Segalanya berantakan. Demikian juga kejahatan dalam ranah
moral selamanya akrab dengan manusia. Ketidak-adilan menjadi pemandangan
sehari-hari di setiap zaman. Singkatnya kejahatan tetap bersimaharajalela.

Salah satu tantangan yang cukup berat bagi eksistensi agama datang dari
problem kejahatan yang dipandang oleh sebagian filosof sebagai bukti lemahnya
eksistensi agama atau Tuhan. Sebagian orang memandang fakta kejahatan sebagai
bukti tidak adanya Tuhan atau agama, dan ada juga sebaliknya, yang memandang
kejahatan tidak bertentangan dengan eksistensi Tuhan atau
agama.Theodecy secara sederhana saya maknai sebagai paham yang menolak
kehadiran Tuhan (dan karenanya juga agama) oleh sebab merajalelanya kejahatan,
kemaksiatan, bencana, dan sejenisnya. Logika argumentasi yang dibangun adalah
bahwa jikalau Tuhan ada, tidaklah mungkin Tuhan membiarkan keadaan dan
kejadian yang menistakan dan merugikan manusia tersebut berlangsung, terus-
menerus lagi. Bukankah Tuhan, dalam pandangan orang-orang theistik /beragama,
adalah sosok yang maha baik dan menghendaki kebaikan bagi manusia?
Bukankah Tuhan berpihak pada segala sesuatu yang baik?

Bagaimana kita menjelaskan peristiwa bencana dari sudut pandang teologis?
Sungguh tidak mudah dan tidak sederhana menjelaskannya. Bagaimana manusia
memahami keadilan dan kebenaran Allah dalam setiap bencana yang terjadi atas
dirinya? Pertanyaan ini yang dikaitkan dengan tema theodecy, merupakan
pertanyaan klasik yang terus menerus dipertanyakan di setiap waktu dan
tempat.Artikel ini akan membahas tentang kejahatan dan campur tangan Tuhan
dalam perspekttif teodesi dan teologi Islam. Suatu kesulitan yang dihadapi oleh
pemakalah adalah ketika menghubungkan antara konsep teodisi yang berorientasi
pada teologis rasionalis dengan konsep teologi Islam yang berorientasi pada teks.
Sehingga saya sadari makalah ini masih terjebak pada tataran teologis dari pada
sosiologis dan antropologis.

70 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



Kejahatan dan Campur Tangan Tuhan...

Defenisi Teodisi

Secara etimologi, teodisi berasal dari bahasa Yunani “theos”berarti
tuhan dan “dike”, artinya keadilan, yang merupakan studiteologis filosofis
yang mencoba untuk membenarkan Allah (sebagianbesar dalam monoteistik)
dan bersifat omni-kebajikan (semuamencintai). Lorens Bagus, penulis
Kamus Filsafat, memberikan beberapa pengertian untuk istilah ini. Pertama,
teodisi diartikan sebagai ilmu yang berusaha membenarkan cara-cara (jalan-
jalan) Allah bagi manusia. Kedua, teodisi adalah sebuah usaha untuk
mempertahankan kebaikan dan keadilan Allah ketika Allah menakdirkan
atau membiarkan suatu kejahatan moral dan alamiah maupun penderitaan
manusia. Ketiga, usaha untuk membuat kemahakuasaan dan
kemaharahiman Allah cocok dengan eksistensi kejahatan. Dengan demikian,
teodisi merupakan satu upaya untuk mempertahankan, atau bahkan
“membela” pemahaman kita tentang Allah (khususnya dalam hal ini
kebenaran dan keadilan-Nya), ketika realita atau fakta yang dihadapi
membuat kita mempertanyakan atau menggugatnya (Bagus 2002:1089).

Istilah ini dimunculkan pada tahun 1710 oleh filsuf JermanGottfried
Leibniz dalam sebuah karya berbahasa Prancis dan diterjemahkan kedalam
bahasa Inggris oleh E.M Huggard berjudul Theodicy:Essays on The Goodness
of God, the Freedom of Man and the Origin of Evil (Teodisi: Esai tentang
Kebaikan Tuhan, Kebebasan Manusiadan Keaslian sifat Setan) (Freiherr von
Gottfried Wilhelm Leibniz, 2007).Sebuah karya yang dimaksudkan untuk
mancari pemecahan masalah tentang penyelenggaran Tuhan di dunia, yakni
antitesa antara adanya Tuhan yang tak terhingga baiknya dengan kejahatan
di dunia ini (Leahy 1993:318).stilah teodise dipertahankan disamping istilah
filsafat agama (philoshophy of religion) dan filsafat ketuhanan (Philoshophy
of God), karena istilah ini secara teknis kefilsafatan bersifat netral dan
universal. Dalam membahas masalah ketuhanan, teodise dapat
mempresentasikan kesimpulan tentang Tuhan: baik sebagai ada mutlak
(God as The Absolute being), atau meminjam istilah Blaise Pascal sebagai “Ie
dieu des Philosophes et des Savant” (Tuhan para filosof dan ilmuwan).
Teodise pun dapat mempresentasikan Tuhan sebagai “wujud Personal” (God
a Personal Spirit), yang diistilahkan oleh Pascal dengan “le dieu des
d Abraham, d’Isaac et de Jacob” (Tuhan Ibrahim, Ishak, dan Ya kub).

Lebih tegas dapat dikatakan, orientasi pembahasan teodise tentang
wujud Tuhan hanya berangkat dari aspek eksistensialitas-Nya(Berkhof
1981:43), artinya pembahasan hanya diarahkan pada sejauh mana
keberadaan Tuhan dapat ditangkap oleh akal pikiran dengan menggunakan
dan mempertimbangkan data-data ketuhanan yang konkrit dan terbuka bagi
semua orang beragama atau tidak (Leahy 1993:24).

Secara tradisional menurut McCloskey, permasalahan teodisi muncul
secara filosofis karena adanya kontradiksi yang memerlukan penegasan
bahwa Tuhan sebagai Pencipta Yang Maha Sempurna termasuk pencipta

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 71



Syafieh

kejahatan(McCloskey 1974:1). Kontradiksi dimaksud adalah keadaan di
mana kita dihadapkan pada keimanan bahwa Tuhan adalah Maha Kuasa,
Maha Adil, Maha Mengetahui, namun pada sisi lain, kita menyaksikan
beragam kejahatan dalam kehidupan. Keadaan seperti ini, sepintas memang
bisa membawa kepada suatu pembenaran pemikiran, dalam bentuk
pertanyaan jika Tuhan memang Maha Adil dan Maha Sempurna mengapa
dalam ciptaan-Nya masih menunjukkan kekurangsempurnaan seperti
adanya bencana alam, penyakit, kemiskinan, kekafiran dan
sebagainya(Schneider, Laurel C. 2008:62). Bukankah keadaan ini bisa
disebut sebagai suatu kontradiksi dalam doktrin keimanan tersebut.

Bagi kelompok teisme tradisional, memandang bahwa Tuhan tetap
sebagai yang Maha Kuasa, Maha Mengetahui dan Maha Sempurna,
meskipun ada kejahatan di dunia. Namun, jika disadari bahwa wujud yang
memiliki kebaikan itu pasti akan mengeliminir kejahatan tersebut, dan
sejatinya tidak ada batasan bagi wujud yang Maha Kuasa untuk melakukan
apa saja, termasuk kejahatan itu sendiri. Itu sebabnya, McCloskey merasa
kesulitan untuk mengaitkan hubungan antara problem kejahatan dengan
keadilan Tuhan. Bahkan, ia menyebutnya sebagai suatu misteri.

Ia menyatakan: “If God does not exist, where does good comefrom? If

he does exist, where does evil comefrom? If God is the source of good,

can he also be the source of evil? Evil exists and God exists. Their
coexistence is a mystery.” (Jika Tuhan tidak ada, dari mana asal
kebaikan? Jika Dia benar-benar ada, dari mana asal kejahatan? Jika

Tuhan adalah sumber kebaikan, dapatkah Dia juga menjadi sumber

kejahatan?...Kejahatan ada dan Tuhan ada. Koeksistensi keduanya

adalah suatu misteri) (McCloskey 1974:2).

Dalam tradisi pemikiran Islam, problem kejahatan ini muncul
berkaitan dengan pembahasan tentang keadilan Tuhan. Berbagai aliran
pemikiran memiliki pandangan dan penafsiran tersendiri sesuai dengan
prinsip mereka masing-masing. Namun, mereka berbeda dari para filsuf
maupun pemikir Barat yang cenderung mendiskreditkan Tuhan. Bagi para
filsuf muslim, apalagi teolog, apapun aliran pemikirannya, orientasi mereka
dalam membahas masalah ini adalah justru untuk memelihara
kemahasucian (tanzih) dan kemahaesaan (tauhid) Tuhan (Nasution 1991:32-
34).

Jika ditelusuri secara historis, munculnya pemikiran filosofis dalam
Islam senantiasa berdasarkan pada prinsip tauhid. Asy’ariah misalnya,
suatu aliran pemikiran yang banyak diikuti kaum Sunni, tidak mengakui
keadilan Tuhan sebagai masalah kepercayaan, sehingga mereka menolak
keadilan itu sebagai tolok ukur perbuatan Tuhan (Bakar 1994:11-12). Bagi
mereka, penetapan keadilan untuk perbuatan Tuhan itu sama halnya
dengan membatasi kehendak-Nya. Bagi kelompok Asy’ariah, makna keadilan

72 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

tidak memiliki hakikat apapun kecuali bahwa semua yang dilakukan Allah
adalah adil. Dengan kata lain, keadilan bukan matrik bagi perbuatan Allah
melainkan perbuatanNya lah yang menjadi tolok ukur bagi keadilan
(Muthahhari 1997:17-18).

Selain itu, Mu’tazilah dan Syi’ah yang berseberangan dengan Asy’ariah
memang menjadikan keadilan Tuhan sebagai prinsip pemikiran. Mereka
mempercayai bahwa keadilan ini merupakan dasar bagi perbuatan Tuhan,
dalam mengatur alam maupun menegakkan hukum-hukum-Nya. Bagi
Mu’tazilah dan Syi’ah, keadilan memiliki hakikatnya sendiri. Sepanjang
Allah Maha bijak dan adil, Dia akan melaksanakan perbuatan-Nya
berdasarkan kriteria keadilan. Makna adil bagi Allah, seperti dituturkan oleh
Qadhi Abdul Jabbar, bahwa semua perbuatan-Nya bersifat baik; Tuhan
tidak akan pernah berbuat jahat atau buruk, dan tidak melupakan apa yang
wajib dikerjakannya . Artinya, Tuhan tidak akan berdusta, tidak bersikap
zalim, tidak menyiksa anak-anak orang kafir lantaran dosa orang tua
mereka, tidak menurunkan mukjizat pada pendusta, dan tidak memberi
beban yang tidak dapat dipikul oleh manusia.

Dengan kata lain, bagi Mu’tazilah, adanya kejahatan di dunia ini
bukan dari Allah. Allah tidak berbuat buruk karena perbuatan buruk itu
timbul hanya dari wujud yang tidak sempurna sedang Dia bersifat Maha
Sempurna (Al-Jabbar 1965:313). Pernyataan bahwa semua perbuatan
Tuhan Dbersifat baik, menurut Mu’tazilah, belum cukup untuk
mengekspresikan kemahabaikan-Nya. Atas dasar itu, mereka mengajarkan
konsep al-salah wa al-aslah, suatu ajaran yang menegaskan bahwa wajib
bagi Tuhan memberikan yang baik bahkan yang terbaik bagi manusia.
Konskuensinya, kejahatan yang terjadi di dunia bukan dari Tuhan.

Manakala kita melihat suatu kejahatan, bencana alam misalnya,
bukan merupakan manifestasi kehendak dan perbuatan-Nya tetapi sebagai
akibat dari perbuatan manusia atau dinamika alam itu sendiri ketika tidak
sejalan dengan hukum alam (sunnatullah) yang melekat pada dirinya
(Nasution 1986:54). Menurut keyakinan Mu’tazilah, segala sesuatu di alam
semesta ini telah diciptakan Allah lengkap dengan dinamika dan hukum
“keseimbangan” pada dirinya masing-masing. Setiap persinggungan antara
satu dengan yang lain akan memberikan akibat positif atau negatif.

Dengan demikian, pemikiran Mu’tazilah maupun Syiah, sebagaimana
Asy‘ariyah, tetap berlandaskan tauhid dan bertujuan untuk mensucikan
Tuhan. Bagi mereka, keburukan atau kejahatan bukan berasal dari Tuhan
Yang Maha Sempurna melainkan implikasi dari dinamika dan interaksinya
dengan hukum yang melekat pada sesuatu itu (Al-Baghdadi n.d.:95). Jika
dikatakan bahwa mati adalah takdir Tuhan, maka artinya mati merupakan
salah satu hukum-Nya yang berlaku bagi setiap makhluk hidup.

Dengan kata lain, setiap yang hidup mesti akan mengalami mati.
Persoalannya hanya terletak pada masalah sebab dan waktu, yakni sebab

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 73



Syafieh

apa yang akan mengantarkan suatu makhluk hidup menuju kematiannya.
Sebab kematian bisa bersifat eksternal atau internal. Sebab eksternal
berkaitan dengan pola interaksi makhluk hidup dengan sesuatu di luar
dirinya, sedang sebab internal adalah hukum-hukum yang membatasi
kejadiannya, misalnya adalah faktor wusia. Jadi, mati pada dataran
fenomenalnya hanyalah merupakan akibat dari rangkaian sebab-sebab yang
ada.

Agama dalam Perspektif Sosiologis

Secara umum agama adalah sistem kepercayaan yang dianut oleh
setiap orang berdasarkan keyakinan mereka masing-masing. Agama
merupakan suatu kekuatan yang berpengaruh dan paling dirasakan dalam
kehidupan manusia. Agama mempengaruhi manusia dalam segala aspek
kehidupan. Agama mengajarkan manusia untuk percaya dan takut akan
Tuhan serta mengajarkan bagimana manusia bertingkah laku yang baik dan
benar.

Pada dasarnya semua agama itu sama, yakni sama-sama
mengajarkan kita bagaimana memuji dan menyembah Tuhan serta
menjalankan perintah dan menjauhi setiap larangannya. Agama juga
merupakan petunjuk arah terhadap adanya kehidupan yang terjadi setelah
adanya kematian.Agama disini menjelaskan bahwa ternyata masih ada
kehidupan lain setelah adanya kematian.Oleh karena itu agama
mengajarkan kita bagaimana bertingkah laku agar memperoleh kehidupan
yang kekal setelah terjadinya kematian tersebut.

Tetapi tidak bisa dipungkiri bahwa di dalam kehidupan beragama ini
masih ada terdapat sifat manusia yang fanatik terhadap agama lain. Mereka
selalu membanding-bandingkan agama mereka sendiri dengan agama orang
lain dan menganggap bahwa agama merekalah yang benar sedangkan agama
yang lain itu tidak benar.

Di dalam perspektif sosiologis berpendapat bahwa alasan seseorang
memilih agama tertentu tidak hanya didasarkan pada nilai-nilai kebenaran
yang terkandung di dalam agama tertentu melainkan juga karena faktor-
faktor lain. Misalnya karena faktor wilayah dan suku, seperti yang terdapat
di Indonesia. Dimana pada umumnya orang-orang Aceh beragama Islam,
orang-orang Batak beragama Kristen dan orang-orang Flores beragama
Katholik.

Terkadang seseorang menganut agama tertentu bukan karena
pertimbangan-pertimbangan pribadi setelah mempertimbangkan antara
agama yang satu dengan agama yang lainnya, melainkan karena dia sudah
terlahir di dalam wilayah itu. Artinya bahwa seseorang menganut suatu
agama tertentu karena mengikuti agama yang telah dianut oleh orang tua
mereka.Hal ini menunjukkan bahwa agama itu diturunkan oleh orang tua
terhadap anak mereka.

74 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

Meskipun agama itu berasal dari kepercayaan yang dianut oleh orang
tua yang juga diturunkan kepada anaknya, ternyata masih ada kita jumpai
dalam kehidupan bermasyarakat dimana dalam sebuah keluarga terdapat
dua keyakinan yang berbeda. Misalnya ayahnya beragama kristen dan
ibunya beragama islam.

Dimana pada saat mereka menikah masing-masing dari mereka tetap
mempertahankan agamanya masing-masing. Sehingga pada akhirnya
mereka menikah dengan kedua ajaran agama yang mereka anut. Pertama
mereka menikah dengan tata cara yang ada dalam agama kristen dan
selanjutnya berdasarkan tata cara yang ada dalam agama Islam. Dan ketika
mereka telah memiliki anak,mereka mengatakan kepada anaknya bahwa
anak-anak mereka bebas memilih agama mana yang akan mereka anut.
Apakah mereka akan menganut agama yang sama seperti ayahnya ataukah
menganut agama yang sama seperti ibunya.

Meskipun mereka hidup dengan perbedaan keyakinan, ternyata
mereka bisa menjaga dan menghargai agama mereka satu sama lain.Dimana
ketika ayahnya berdoa maka ibunya akan menghargainya. Sebaliknya ketika
ibunya sembahyang dan berpuasa maka ayahnya juga menghargainya.
Dalam hal ini mereka ternyata bisa tetap hidup rukun seperti orang-orang
lainnya meskipun dengan dua keyakian yang berbeda dalam satu rumabh.

Sebenarnya hal ini memang ada salahnya juga. Seharusnya seseorang
yang hidup dalam sebuah keluraga menganut satu kepercayaan saja.Agar
anak mereka juga nantinya tidak bingung-bingung apakah harus mengikut
agama yang dipercayai ayah ataukah ibu. Dengan demikian maka akan lebih
tercipta rasa kenyamananan dalam sebuah keluarga tersebut.

Dalam mendefenisikan agama, para ilmuan sosial biasanya
menggunakan dua macam defenisi yang bisa melengkapi satu sama lain,
yakni defenisi subtantif dan defenisi fungsional. Defenisi subtantif berusaha
menjelaskan tentang seperti apa itu agama.Artinya dalam hal ini agama
dijelaskan seperti apa kenyataannya dan kebenarannya sesuai dengan
batas-batas dan kategori-kategori yang membedakannya dengan yang bukan
agama. Sedangkan definisi agama secara fungsional menekankan kepada
fungsi agama yang harus dijalankan sebagaimana mestinya dan tidak
mementingkan isi dari kepercayaan dan praktik keagamaan.

Artinya disini menjelaskan tentang apa yang seharusnya dibuat dan
dilakukan oleh agama untuk seorang individu,kelompok atau masyarakat.
Bukan apa yang yang dilakukan oleh seorang individu, kelompok ataupun
masyarakat terhadap agama. Dimana dalam hal ini juga menjelaskan bahwa
isi dari kepercayaan dan praktik keagamaan tidaklah terlalu
penting dibandingkan dengan konsekuensi-konsekuensi dari agama itu
untuk kehidupan masyarakat.

Tokoh sosiologi yang memberikan pandangan terhadap agama adalah
Karl Max. Marx tidak membuat studi khusus tentang agama sebagaimana

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 75



Syafieh

halnya dengan Max Weber atau Emile Durkheim. Pokok-pokok pikirannya
tentang agama tercecer dalam berbagai tulisannya yang mengkritik
masyarakat kapitalis. Ada beberapa pokok pikiran marx tentang agama.
Pertama, Marx menganggap bahwa agama sebagai suatu alienasi. Dalam hal
ini sebenarnya  maksud dan tujuan Marx adalah  untuk
mengkritik masyarakat kapitalis yang telah menimbulkan alienasi dalam
diri kaum buruh. Menurut Marx sebagaimana sistem ekonomi kapitalis telah
menyebabkan buruh teralienasi, demikian juga agama telah membalikkan
perhatian manusia dari situasi real dunia ini dan mengarahkannya kepada
dunia sesudah kematian. Menurut marx dalam hal ini agama telah
mengubah cara berfikir manusia agar percaya kepada keadaan di luar
kenyataan dan dalam agama itu dijelaskan bagaimana cara manusia itu
sendiri untuk mencapai sesuatu diluar kenyataan tersebut seperti yang
dimaksudkan.

Artinya bahwa di dalam agama ada dijelaskan tentang masih adanya
kehidupan lain setelah seseorang itu meninggal.Kehidupan yang
dimaksudkan ialah kehidupan kekal yang berasal dari Tuhan. Kalau kita
berfikir menurut logika kita masing-masing, sebenarnya tidak mungkin juga
kalau ternyata masih ada kehidupan lain setelah terjadinya kematian.Hal ini
memang sungguh tidak masuk akal.Tetapi itulah yang dikatakan dalam
agama dan kita tidak mungkin menentangnya.Kita juga sebagai umat
beragama secara umum percaya akan adanya kehidupan lain setelah
kematian tersebut.Dan di dalam agama dijelaskan cara agar kita dapat
hidup di kehidupan yang kekal tersebut adalah dengan berbuat baik kepada
semua orang,menjalankan perintah Tuhan dan menjauhi larangannya.

Selain itu suatu tindakan dimana berdoa kepada Tuhan untuk
memohon keberhasilan hidup tidak disetujui oleh Marx. Karena bagi Marx
kemampuan untuk berhasil itu ada di dalam manusia itu sendiri dan tidak
perlu berdoa kepada Tuhan untuk memohon keberhasilan yang dimaksud.

Sebenarnya kalau menurut saya maksud dari pernyataan marx
tersebut adalah tidak mungkin sesorang itu akan berhasil kalau dia hanya
berdoa saja kepada Tuhan tanpa bekerja. Dan dalam hal ini untuk
mencapai suatu kesuksesan dan keberhasilan hidup yang dibutuhkan
adalah bagimana usaha dan kerja keras kita yang tidak kenal putus asa.
Tapi kalau menurut saya kita harusnya berdoa juga kepada Tuhan agar
apapun yang kita lakukan dan kerjakan diberkati oleh-Nya,dengan catatan
kita berdoa sambil bekerja dan berusaha.

Marx juga mengatakan bahwa ciri-ciri khas yang dikenakan pada
Allah sebetulnya tidak lain daripada ciri-ciri khas manusia yang
diproyeksikan pada Allah yang mengontrol manusia melalui perintah-
perintahnya. Oleh karena itu, Marx menambahkan bahwa sebenarnya bukan
Allah yang menciptakan manusia menurut gambarnya melainkan
manusialah yang menciptakan Allah menurut gambaran atau bayangannya.

76 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

Kalau menurut saya maksud dari pernyataan Marx tersebut yaitu
bagaimana mungkin kita bisa percaya dan mengetahui kalau Allah itu
menciptakan manusia menurut gambarnya sementara kita juga belum
pernah melihat gambar dan rupa Allah seperti apa.Jadi,dalam hal ini artinya
manusialah yang membuat Allah itu ada dan manusia percaya kalau Allah
itu memang ada sesuai dengan gambaran atau bayangan yang mereka lihat
dalam cerita-cerita, film-film dan gambar-gambar tentang Allah.

Kedua, Marx menganggap bahwa agama sebagai sebuah ideologi.
Marx mengatakan agama sebagai sebuah ideologi karena banyaknya
kenyataan mengenai manusia yang dibalikkan. Maksud pernyataan tersebut
menurut saya adalah bahwa agama hanyalah suatu pandangan hidup
manusia saja. Manusia percaya akan adanya kehidupan kekal. Sehingga
membuat manusia berusaha untuk menjalankan setiap perintah Tuhan dan
menjauhi larangannya dengan pernuh kesabaran dan rela menderita dalam
menjalani hidup di dunia ini.Dalam hal ini menurut pandangan marx
tindakan mereka itu salah,karena mereka lebih mengutamakan Tuhan dan
tidak perduli kalaupun mereka harus menderita sehingga pada akhirnya
mereka hidup di dalam kemiskinan.Hal ini menurutnya akan merugikan
manusia itu sendiri karena lebih mengutamakan hal yang tidak nyata dan
mengesampingkan kenyataan yang sebenarnya.

Ketiga, Marx menganggap bahwa agama sebagai candu masyarakat.
Artinya agama memiliki ciri-ciri menghibur dan bersifat sementara
sebagaimana layaknya obat bius yang memberikan pelepasan sementara
dari pendertiaan dengan resiko efek-efek sampingan yang berbahaya.
Contohnya dalam kehidupan sehari-hari ketika kita sakit, kita akan minum
obat agar sembuh. Dalam hal ini obat berfungsi untuk menghilangkan rasa
sakit sementara atau bahkan bisa membawa kesembuhan saat kita
mengkonsumsinya. Demikian halnya juga juga dengan agama,dimana
agama mengajarkan bahwa ketika kita sabar dan rela menderita demi Tuhan
maka kita akan memperoleh kehidupan yang kekal.Disini manusia berfikir
bahwa apa yang mereka lakukan telah benar dan merasa terhibur sementara
akan apa yang dikatakan dan dijelaskan dalam agama.Sehingga bagi
marx,agama itu memiliki ciri-ciri menghibur manusia yang bersifat
sementara ketika sedang tertekan ataupun mengalami penderitaan yang
mampu membuat mereka sabar dan bertahan menjalani hidup (Hamilton
1995:82).

Keempat, menurut Marx agama harus dihapuskan. Marx menegaskan
bahwa agama harus dihapus karena menawarkan kebahagiaan yang bersifat
ilusi sebelum mereka mencapai kebahagiaan yang sebenarnya. Maksud dari
pernyataan marx ini adalah agama itu sebaiknya dihapus ataupun
ditiadakan karena setiap ajaran nya berupa khayalan dan ilusi semata.
Sehingga manusia tidak perlu menderita dan tertekan dalam menjalani

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 77



Syafieh

hidup di dunia ini demi mendapatkan kehidupan kekal sesudah adanya
kematian yang dianggap tidak nyata.

Namun, agama adalah produk kondisi-kondisi sosial kemasyarakatan,
maka ia tidak bisa dihapus. Satu-satunya cara untuk menghapus agama
adalah dengan meniadakan kondisi-kondisi yang membawa penderitaan dan
kesengsaraan pada hidup manusia. Selain itu menurut Marx, agama tidak
mempunyai masa depan. Agama bukanlah sesuatu yang bersifat inheren
pada manusia, tetapi produk dari kondisi-kondisi sosial tertentu. Sentimen
keagamaan dalam dirinya adalah produk sosial.

Selain Marx, Durkheim juga memiliki beberapa pokok-pokok pikiran
tentang agama. Menurutnya agama adalah solidaritas sosial. Dalam
bukunya The Elementary Forms of Religious LifeDurkheim mengembang-kan
perspektif teoretisnya secara menyeluruh tentang solidaritas sosial. Dalam
telaahnya, ia menjelaskan bahwa agama sebagai fakta sosial hadir dalam
kesadaran anggota masyarakat, karena gejalanya yang inter-
subjektif(Durkheim 1947). Bagi Durkheim, analisis sosiologis mengenai
agama harus dimulai dengan pengakuan akan adanya saling
ketergantungan antara agama dan masyarakat. Pilihannya untuk
mempelajari masyarakat sederhana (“masyarakat primitif” menurut
terminologi yang dia pakai), dikarenakan sifat ketergantungan ini nampak
lebih nyata dibanding dalam konteks masyarakat yang sudah maju. Yang ia
lakukan adalah mencari penjelasan tentang gejala agama di masyarakat
primitif untuk memahami dasar-dasar kehidupan sosial.

Dengan demikian, bagi Durkheim, dasar-dasar moral dalam
masyarakat mempunyai asal-usulnya dalam pengalaman-pengalaman
religius kolektif. Kepercayaan-kepercayaan agama dan ritus-ritusnya
mencerminkan dan memperkuat kembali struktur sosial masyarakat.
Sehingga memudarnya pengaruh agama dalam masyarakat modern mungkin
dapat dilihat dengan mudah dalam perspektif Durkheim sebagai satu
indikator runtuhnya solidaritas sosial.

Menurut Durkheim, agama yang paling primitif dan paling sederhana
itu adalah totemisme. Pertama, Pemahaman Durkheim tentang Totemisme.
Menurut Durkheim, simbol-simbol totem ini merupakan lambang dari suku
itu sendiri sama seperti bendera merupakan lambang untuk suatu negara.
Durkheim lalu menunjukkan bagaimana sistem totem itu merupakan satu
sistem kosmologis dan bagaimana kategori-kategori seperti kelas
mempunyai kaitan dengan totemisme. Kedua, Durkheim memperhatikan
bahwa manusia mengambil bagian di dalam yang sakral. Sebagai anggota-
anggota suku yang memiliki totem-totem sakral dan percaya bahwa mereka
adalah turunan dari totem-totem yang sakral itu,mereka percaya akan
kesakralan dirinya. Ketiga, Menurut Durkheim totemisme yaitu masyarakat
menyembah diri sendiri. Dalam hal ini totemisme bukanlah suatu agama
yang percaya pada binatang, tumbuhan,manusia ataupun gambar-gambar

78 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

tertentu melainkan kepercayaan pada suatu kekuatan impersonal dan tak
bernama yang berada di balik makhluk-makhluk yang dijadikan totem itu
sendiri. Karena itu Durkheim menyimpulkan bahwa dewa suku atau totem
suku tidak lain daripada masyarakat itu sendiri yang dipersonifikasikan
atau dilambangkan dengan tumbuhan atau binatang totem (Durkheim
2003:331).

Max weber tidak berambisi untuk menjawab pertanyaan tentang
mengapa orang beragama atau alasan-alasan dari sebuah tingkah laku
keagmaaan. Dia tidak tertarik untuk menjelaskan apa itu agama. Namun
demikian, Weber juga tetap berusaha untuk mengembangkan sebuah
pendekatan umum terhadap agama sebagai suatu fenomena sosial dan
meneliti hakikat kehidupan agama itu sendiri.Ada beberapa pokok pikiran
Weber tentang agama diantaranya.

Pertama, Pendekatan Psikologis terhadap Agama. Di dalam bukunya
yang berjudul The Social Psychology of The World religions, Weber
menguraikan pendekatan psikologis terhadap agama. Di dalam buku
tersebut, dia menolak pemikiran yang menyatakan bahwa dalam
menghubungkan agama dengan faktor-faktor sosial, sesorang harus
menggunakan pendekatan yang bersifat reduksionis.

Weber menolak tesis yang mengatakan bahwa agama adalah sebuah
ilusi. Weber juga tidak bisa menerima teori-teori tentang agama yang
mengatakan bahwa agama merupakan suatu bentuk pelarian dari
penderitaan dan kesulitan hidup walaupun dia mengakui adanya hubungan
antara agama dan penderitaan.

Menurut Weber, dalam banyak tradisi keagamaan khususnya dalam
masyarakat pra-industri, orang-orang yang mengalami kemalangan atau
malapetaka berfikir bahwa kemalangan itu disebabkan kemarahan para
dewa yang menghukum mereka. Selain itu, mereka juga berfikir bahwa
penderitaan atau sakit disebabkan oleh kerasukan roh-roh jahat yang marah
akibat perbuatan-perbuatan mereka. Sebenarnya pikiran masyarakat
tersebut sudah salah dan terlalu percaya kepada dewa-dewa yang menurut
mereka ada.

Kedua, Pokok pikiran Weber tentang agama pada suku-suku asli.
Dimana dalam hal ini Weber mengamati bahwa motivasi tingkah laku
keagamaan pada masyarakat sederhana umumnya adalah keinginan untuk
mempertahankan hidup dan memperoleh kesejahteraan. Kepercayaan dan
tingkah laku keagamaan serta tindakan-tindakan magis tidak bisa
dipisahkan dari kehidupan sehari dan hampir selalu terarah pada tujuan-
tujuan ekonomis,yakni kesejahteraan hidup secara material.

Weber sering kali membuat perbedaan antara tindakan magis dan
tingkah laku keagamaan. Menurut dia, tindakan magis umumnya bersifat
manipulatif dan cenderung memaksa dewi-dewi atau roh-roh halus untuk
melakukan apa yang diinginkannya. Sementara itu,tingkah laku keagamaan

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 79



Syafieh

atau agama terarah kepada penyembahan dewa-dewi itu. Menurut Weber,
agama-agama pada masyarakat asli cenderung terarah kepada hal-hal yang
bersifat magis. Artinya dalam hal ini masyarakat sangat percaya kepada
dewa-dewi bahwa dewa akan melakukan apa yang mereka inginkan.

Ketiga, Pokok pikiran Weber tentang agama dan rasionalitas. Dalam
kehidupan keagamaan, rasionalitas berarti menghilangkan aspek-aspek
magis dalam praktik kehidupan keagamaan dan mengembangkan ajaran-
ajaran agama ke dalam satu sistem doktrin yang bersifat formal. Dalam
upaya mengembangkan agama ke dalam sistem doktrin yang bersifat formal
dikembangkanlah bermacam disiplin ilmu yang berhubungan dengan
agama.Weber meyakini bahwa ajaran-ajaran agama mempunyai pengaruh
terhadap tingkah laku manusia dan dia berminat untuk mengetahui dampak
dari ajaran-ajaran agama itu terhadap aktivitas ekonomi (Raho 2013:98).

Sementara menurut Peter L. Berger, Agama sebagai hasil konstruksi
manusia melalui tiga tahap dialektik, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi(Berger 1967:88). Inti dari ketiga momentum proses dialektis ini
adalah bahwa manusia melalui tindakan dan interaksinya secara terus
menerus menciptakan suatu realitas sosial yang dimiliki bersama, termasuk
realitas yang dialami sehari-hari. Berger memahami agama sebagai bentuk
proyeksi manusia yang dihasilkan lewat eksternalisasi (Berger 1967:180).
Rumusan Berger tentang agama ini bisa menjadi titik-acuan bagi kajian
empiris terhadap agama, yang tentunya berada di luar kajian teologis dan
etis. Melalui proses sosialisasi, agama melakukan pelanggengan dunia yang
telah dikonstruksikan manusia. Di samping itu, agama melegitimasi realitas
sosial yang ada. Agama membutuhkan struktur plausibilitas atau basis
sosial guna mendukung keberadaannya.

Dengan demikian agama sangat berperan dalam membentuk perilaku
masyarakat, dan mampu membangun kesadaran manusia untuk bertindak
sesuai dengan dinamika nilai dalam masyarakat. Sekali lagi, dalam konteks
ini,agama yang berintikan iman (belief) akan mengarahkan bahkan
membentuk perilaku masyarakat (practice). Beliefyang dalam ranah
sosiologis dikategorikan sebagai sesuatu yang abstrak dan berada dalam
wilayah kesadaran (mind) akan mendeterminasi perilaku dan
tindakan (matter) yang dilakukan oleh manusia, baik sebagai individu atau
masyarakat dalam wilayah nyata.

Ketika masyarakat merupakan “realitas” bagi manusia — masyarakat
adalah “buatan” manusia dan di sisi lain manusia sebagai pembangun
masyarakat dan dunia, dan manusia merupakan “subjek” yang beragama,
maka sesuai dengan pemikiran konstruksionis Berger (dan Luckmann),
agama akan mendeterminasi pranata sosial yang lahir dan berada dalam
masyarakat, yang tentu saja tidak mengeliminir elemen pembentuk lain
seperti struktur sosial yang telah ada. Agama telah menjelma menjadi
bentuk norma dan perilaku sekaligus, dan ia menjadi sebuah gejala budaya,

80 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

di satu sisi, serta menjadi sistem budaya di sisi lain. Dalam konteks ini, apa
yang diungkapkan Clifford Geertz bahwa agama menjadi sistem
budaya (cultural system), sejalan dengan konsep Berger tentang “kehadiran”
Tuhan dalam masyarakat (theodicy) (Berger 1967:53).

Kejahatan dan Campur Tangan Tuhan dalam Perspektif Teodesi dan
Teologi Islam

Menurut pandangan Berger (1990) teodisi mempengaruhi secara
langsung setiap individu dalam kehidupannya sehari-hari di masyarakat.
Salah satu fungsi sosial penting teodisi adalah sebagai penjelasan hak
kesetaraan dalam sebuah kekuasaan dan keistimewaan yang diperoleh
seorang manusia dari Tuhan(Berger 1967:58-59).

Berger menggunakan konsep Teodisi untuk memberikan makna
terhadap penderitaan yang dialami manusia di dunia, dengan sekaligus
menjanjikan kebahagiaan ‘di dunia sana’. Dalam hubungan ini agama jelas
merupakan sebuah kekuatan alienasi. Alienasi oleh Berger dimengerti
sebagai terputusnya hubungan dialektik antara individu dengan dunianya.
Meski sebaliknya agama juga memiliki kekuatandealienasi.

Sejalan dengan perkembangan masyarakat modern, Berger melihat
proses sekularisasi sebagai lepasnya berbagai sektor kehidupan masyarakat
dari dominasi institusi dan simbol agama. Sedang sekularisasi itu sendiri
berakar pada tradisi masyarakat Israel kuno sebagaimana tertuang dalam
Perjanjian Lama. Hal ini jelas terlihat dalam konsep transendentalisasi
Tuhan, motif historisasi dan rasionalisasi etis yang sangat mewarnai
Perjanjian Lama.

Gambaran serupa juga terjadi pada diri seorang agamawan, filsuf,
ilmuwan dan orang yang tidak beragama sekalipun ketika memandang
pengalaman dan nilai-nilai pada dataran religius eksistensial. Seorang ateis
akan mengatakan bahwa kejahatan termasuk persoalan yang bertentangan
dengan keadilan Tuhan. Sedangkan kaum politeis, sebagaimana kaum
dualis, akan berpendapat bahwa jika ada kejahatan dan kebaikan maka
mereka meniscayakan adanya dua sumber wujud/Tuhan(Abrahamov
1998:59). Artinya, setiap kejahatan dan kebaikan, masing-masing akan
berhubungan dengan sumber atau pencipta yang berbeda. Tetapi, dalam
dunia monoteis, meskipun dualitas itu masih ada, kebaikan tetap sebagai
entitas tunggal. Sebaliknya, dalam kesadaran mistik, kejahatan lenyap sama
sekali dan yang tinggal hanya kebaikan, yaitu Tuhan (Muthahhari 1997:123-
24).

Karena itu, sebelum membahas lebih jauh tentang persoalan teodisi
perlu mengurai hakikat kejahatan. Apakah kejahatan merupakan persoalan
eksistensial dan realistis ataukah persoalan noneksistensial dan relatif?
Meski jawabannya beragam, namun bagi kaum ateis, politeis dan dualis,
jawabnya sama bahwa kejahatan memiliki esensi, bahkan termasuk sifat-

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 81



Syafieh

sifat buruk atau jahat; seperti pembohong, bakhil, khianat dan sebagainya
merupakan sifat-sifat riil pada manusia, dan sifat tersebut sekaligus
merupakan esensinya. Kaum ateis memandang bahwa nilai merupakan
salah satu aspek dari pengalaman sehingga kejahatan sebagai suatu nilai
harus pula digali dari pengalaman. Dengan kata lain, nilai kejahatan tidak
akan pernah ada jika ia tidak termanifestasikan secara eksistensial di
lapangan (Mackie, John Leslie 1982:52).

Sementara itu, kaum dualis, meski juga menegaskan adanya hakikat
wujud kejahatan, sebenarnya hendak membebaskan Tuhan dari kejahatan.
Tetapi, dengan penegasannya itu mereka bukan saja telah menyekutukan
Tuhan dengan wujud lain sebagai pembuat kejahatan, bahkan telah
mereduksi kehendak dan kekuasaan Tuhan yang tak terbatas sebagai
pencipta kebaikan semata. Pandangan ini di antaranya tercermin pada diri
Leibniz yang berpendapat bahwa Tuhan tidak dapat melakukan sesuatu
yang secara logis tidak mungkin, walaupun ia segera memberi catatan
bahwa fakta ini sama sekali tidak mengandung pengertian membatasi
kemahakuasaan Tuhan (McCloskey 1974:14).

Lain halnya dengan Muthahhari yang menggunakan pendekatan
Mu’tazilah dan kaum filsuf Muslim seperti Ibnu Sina dan Mulla Shadra. Dia
mengatakan bahwa ketika [slam memandang alam, ia memandangnya dalam
dua entitas yang berbeda; kebaikan dan kejahatan. Tetapi, dalam kerangka
pemahaman yang lebih luas, alam ini dipandang sebagai zero kejahatan.
Semua yang ada adalah baik karena sistem yang mendasarinya adalah
sistem yang terbaik. Dari perspektif dalil ontologis Ibnu Sina, esensi semesta
alam dan segala yang ada di dalamnya adalah kebaikan, suatu keniscayaan
dari wujud Tuhan sebagai wajib al-wujud bi dhatihi (ada berdasarkan dirinya
sendiri).

Jika wujud Tuhan merupakan wujud yang niscaya, maka
kemahabaikan dan kemahaadilan-Nya merupakan sifat yang niscaya pula.
Sebaliknya, segala yang ada selain Tuhan dari segi esensinya adalah mumkin
al-wujud, mungkin bisa ada dan mungkin tidak. Artinya, kebaikan dan
kejahatan yang ada di dunia merupakan sesuatu yang mungkin. Mereka
menjadi ada karena memperoleh limpahan wujud dari wajib al-wujud, tetapi
karena Tuhan itu Maha Baik, Maha Adil dan Maha Sempurna serta mustahil
bersifat sebaliknya, maka segala yang melimpah dari-Nya pada esensinya
adalah kebaikan. Dengan demikian, kejahatan yang ada di dunia adalah
non-eksistensial dan relatif karena secara fundamental esensinya adalah
kebaikan.

Berangkat dari pemikiran filosofis di atas, dapat dikatakan bahwa
pernyataan “kejahatan di dunia bersifat eksistensial dan noneksistensial”
adalah sama-sama mengandung kebenaran. Kejahatan dikatakan non-
eksistensial tidak berarti bahwa kejahatan yang ada di masyarakat tidak ada
wujudnya karena hal itu bertentangan dengan kemestian. Kenyataannya

82 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN...

benar-benar disaksikan adanya kebutaan, ketulian, kemiskinan, penyakit,
kezaliman, penganiayaan, kebodohan, kelemahan, kematian, gempa bumi,
yang semua itu tidak dapat diingkari sebagai sesuatu yang jahat. Dalam hal
ini menarik untuk mencermati pernyataan Muthahhari (Muthahhari
1997:1558), bahwa:

“Kebaikan dan kejahatan di alam ini bukan dua hal yang berbeda dan terpisah
satu sama lain, sebagaimana berbedanya benda-benda mati dari tumbuh-
tumbuhan, atau tumbuh-tumbuhan dari binatang, yang masing-masing memiliki
barisan tertentu. Adalah kekeliruan jika membayangkan bahwa kejahatan
memiliki barisan tertentu yang esensinya bersifat “jahat sejati” tanpa sedikit pun
kebaikan di dalamnya, dan bahwa kebaikan memiliki barisan tertentu yang
berbeda dan esensinya bersifat “baik sejati” tanpa sedikit pun kejahatan di
dalamnya. Yang benar adalah bahwa kebaikan dan kejahatan merupakan dua hal
yang menyatu tanpa bisa dipisah-pisahkan. Ketika di suatu bagian alam ada
kejahatan, di situ pasti ada kebaikan, dan di mana ada kebaikan pasti di situ ada
kejahatan. Kebaikan dan kejahatan begitu menyatu dan bersenyawa di alam ini,
bukan senyawa kimiawi melainkan senyawa yang lebih mendalam dan lebih
halus, senyawa antara eksistensi dan non-eksistensi (tarkibal-wujud wa al-
‘adam)”.

Penutup

Dari pembahasan di atas dapat ditegaskan kembali bahwa dualisme
wujud, yakni kejahatan dan kebaikan, pada dataran fenomenalnya memang
ada, tetapi pada esensinya hanya ada kebaikan. Pandangan ini merupakan
konsekuensi dari kenyataan bahwa Tuhan sebagai wajib al-wujud adalah
Maha Baik, Maha Adil dan Maha Sempurna sehingga apa pun yang
melimpah dari-Nya pasti mengandung esensi kebaikan. Dalam hal ini
Muthahhari menegaskan bahwa pada dataran fenomena tidak ada
“kejahatan sejati” maupun “kebaikan sejati”, sedang pada dataran noumena
hanya ada satu esensi, yakni kebaikan, karena substansi kejahatan benar-
benar merupakan ketiadaan murni.

Sementara Berger menggunakan konsep Teodisi untuk memberikan makna
terhadap penderitaan yang dialami manusia di dunia, dengan sekaligus
menjanjikan kebahagiaan ‘di dunia sana’. Dalam hubungan ini agama jelas
merupakan sebuah kekuatan alienasi. Alienasi oleh Berger dimengerti sebagai
terputusnya hubungan dialektik antara individu dengan dunianya. Menurut
Berger teodisi mempengaruhi secara langsung setiap individu dalam
kehidupannya sehari-hari di masyarakat. Salah satu fungsi sosial penting teodisi
adalah sebagai penjelasan hak kesetaraan dalam sebuah kekuasaan dan
keistimewaan yang diperoleh seorang manusia dari Tuhan.

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019 83



Syafieh
DAFTAR PUSTAKA

Abrahamov, Benyamin. 1998. IImu Kalam: Tradisonalisme Dan Rasionalisme
Dalam Teologi Islam. Jakarta: Serambi.

Al-Baghdadi, Abu Mansur bin Muhammad. n.d. Al-Farq Baina Al-Firaq. Kairo:
Maktabah Ibn Sina.

Al-Jabbar, Abd. 1965. Syarh Al-Ushul Al-Khamsah. edited by ‘Abd alKarim
‘Usman. Kairo: Maktabah Wahbah.

Bagus, Lorens. 2002. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Bakar, Osman. 1994. Tauhid Dan Sains: Esai-Esai Tentang Sejarah Dan Filsafat
Sains Islam. Bandung: Pustaka Hidayah.

Berger, Peter Ludwig. 1967. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological
Theory of Religion. New York: Anchor Books.

Berkhof, Louis. 1981. Systematic Theology. USA: W.M.B. Eermands Publishing.

Durkheim, Emile. 1947. The Elementary Forms of Religious Life. New York: Free
Press.

Durkheim, Emile. 2003. Sejarah Agama. Yogyakarta: Ircisod.

Hamilton, Malcolm B. 1995. The Sociology of Religion. London: Routledge.

Leahy, Louis. 1993. Filsafat Ketuhanan Kontemporer. Yogyakarta: Kanisius.

Mackie, John Leslie, and J. L. MacKie. 1982. The Miracle of Theism: Arguments
for and against the Existence of God. Oxford: Clarendon Press.

McCloskey, H. J. 1974. “The Morality of Punishment of the’Moral’Criminal.” in
Punishment and Human Rights. Cambridge: Schenkman Pub. Co.,.

Muthahhari, Murtadha. 1997. Hak-Hak Wanita Dalam Islam. Jakarta: Lentera.

Nasution, Harun. 1986. Akal Dan Wahyu Dalam Islam. Jakarta: UI-Press.

Nasution, Harun. 1991. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Raho, Bernard. 2013. Agama Dalam Perspektif Sosiologi. Jakarta: Obor.

Schneider, Laurel C., and Cassie JE Trentaz. 2008. “Making Sense of Feminist
Theology Today.” Religion Compass 2.5:788-803.

84 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019



