
 

LENTERA: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 

Volume 1, Nomor 1, Januari – Juni 2019, h. 69 - 84 

DOI: 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  69 

 

KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN 

(Sebuah Tinjauan Teodesi dan Teologi Islam) 

 

 

Syafieh 

Dosen Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah IAIN Langsa 

syafiehyanti@gmail.com 

 

Abstract 

 

This article discusses God 's omniscience and interference in the 

theological and Islamic’s theological perspectives. Theodical problem 

that centered on causality and the administration of God since the 

days of Greece God presented as a defendant. Berger uses theodicy 

concept to give meaning to the suffering experienced by humans in 

the world, while simultaneously promising happiness "in the world 

there". In this connection religion is clearly a force of alienation. 

Crime and suffering as a privacy are always present in reality and 

life. While Islamic’s theological reject the theodetic concept, according 

to Muttahharri, that on the plains of phenomena there is no "real evil" 

or "true goodness", while on plain noumena there is only one essence, 

namely goodness, because the substance of evil is truly pure 

nothingness. 

 

Keywords:Theodicy, Religion, Goodness, Evil 

 

Abstrak 

 

Artikel ini membahas kemahatahuan Tuhan dan campur tangan 

dalam perspektif teologis dan teologis Islam. Masalah teodis yang 

berpusat pada kausalitas dan administrasi Tuhan sejak zaman 

Yunani dihadirkan Tuhan sebagai tergugat. Berger menggunakan 

konsep teodisi untuk memberi makna pada penderitaan yang 

dialami manusia di dunia, sekaligus menjanjikan kebahagiaan "di 

dunia sana". Dalam hubungan ini, agama jelas merupakan kekuatan 

alienasi. Kejahatan dan penderitaan sebagai privasi selalu hadir 

dalam kenyataan dan kehidupan. Sedangkan teologis Islam menolak 

konsep teodetik, menurut Muttahharri, bahwa di dataran fenomena 

tidak ada "kejahatan sejati" atau "kebaikan sejati", sedangkan pada 

noumena polos hanya ada satu esensi, yaitu kebaikan, karena 

substansi kejahatan adalah ketiadaan yang benar-benar murni. 

 

Kata Kunci : Teologi , Religius, Kebaikan, Kejahatan 

mailto:syafiehyanti@gmail.com


 

 

Syafieh 

70 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

 

Pendahuluan 

  

Teodisi dalam ranah dan kajian filsafat boleh dikatakan kurang mendapat 

perhatian para filsuf dibandingkan dengan metafisika misalnya. Bahkan cenderung 

terlupakan. Pada hal harus diakui materi yang dikandungnya sangat mendasar dan 

penting dalam upaya pemahaman manusia. Spesifikasi teodisi terletak pada 

penekanan atas kausalitas dan penyelenggaraan atau proviodensi Tuhan yang 

merupakan bagian substansial apabila mempercakapkan manusia. Problem 

tentang teodisi seumur dengan manusia itu sendiri. Konstatsi ini sejalan dengan 

paham kreasionisme lebih-lebih setelah buah pengetahuan baik dan buruk 

dimakan oleh Adam. Pelanggaran perintah Tuhan adalah awal dari teodisi yang 

dimaksudkan. 

Keburukan (evil) mencoreng wajah kosmikal realitas termasuk mahluk lain 

Di balik peristiwa teoditik tersebut kejahatan dalam tataran fisik manusia 

tereksplisitkan. Segalanya berantakan. Demikian juga kejahatan dalam ranah 

moral selamanya akrab dengan manusia. Ketidak-adilan menjadi pemandangan 

sehari-hari di setiap zaman. Singkatnya kejahatan tetap bersimaharajalela. 

Salah satu tantangan yang cukup berat bagi eksistensi agama datang dari 

problem kejahatan yang dipandang oleh sebagian filosof sebagai bukti lemahnya 

eksistensi agama atau Tuhan. Sebagian orang memandang fakta kejahatan sebagai 

bukti tidak adanya Tuhan atau agama, dan ada juga sebaliknya, yang memandang 

kejahatan tidak bertentangan dengan eksistensi Tuhan atau 

agama.Theodecy secara sederhana saya maknai sebagai paham yang menolak 

kehadiran Tuhan (dan karenanya juga agama) oleh sebab merajalelanya kejahatan, 

kemaksiatan, bencana, dan sejenisnya. Logika argumentasi yang dibangun adalah 

bahwa jikalau Tuhan ada, tidaklah mungkin Tuhan membiarkan keadaan dan 

kejadian yang menistakan dan merugikan manusia tersebut berlangsung, terus-

menerus lagi. Bukankah Tuhan, dalam pandangan orang-orang theistik/beragama, 

adalah sosok yang maha baik dan menghendaki kebaikan bagi manusia? 

Bukankah Tuhan berpihak pada segala sesuatu yang baik? 

Bagaimana kita menjelaskan peristiwa bencana dari sudut pandang teologis? 

Sungguh tidak mudah dan tidak sederhana menjelaskannya. Bagaimana manusia 

memahami keadilan dan kebenaran Allah dalam setiap bencana yang terjadi atas 

dirinya? Pertanyaan ini yang dikaitkan dengan tema theodecy, merupakan 

pertanyaan klasik yang terus menerus dipertanyakan di setiap waktu dan 

tempat.Artikel ini akan membahas tentang kejahatan dan campur tangan Tuhan 

dalam perspekttif teodesi dan teologi Islam. Suatu kesulitan yang dihadapi oleh 

pemakalah adalah ketika menghubungkan antara konsep teodisi yang berorientasi 

pada teologis rasionalis dengan konsep teologi Islam yang berorientasi pada teks. 

Sehingga saya sadari makalah ini masih terjebak pada tataran teologis dari pada 

sosiologis dan antropologis. 



 

 

Kejahatan dan Campur Tangan Tuhan… 

 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  71 

Defenisi Teodisi  

Secara etimologi, teodisi berasal dari bahasa Yunani “theos”berarti 

tuhan dan “dike”, artinya keadilan, yang merupakan studiteologis filosofis 

yang mencoba untuk membenarkan Allah (sebagianbesar dalam monoteistik) 

dan bersifat omni-kebajikan (semuamencintai). Lorens Bagus, penulis 

Kamus Filsafat, memberikan beberapa pengertian untuk istilah ini.  Pertama, 

teodisi diartikan sebagai ilmu yang berusaha membenarkan cara-cara (jalan-

jalan) Allah bagi manusia. Kedua, teodisi adalah sebuah usaha untuk 

mempertahankan kebaikan dan keadilan Allah ketika Allah menakdirkan 

atau membiarkan suatu kejahatan moral dan alamiah maupun penderitaan 

manusia. Ketiga, usaha untuk membuat kemahakuasaan dan 

kemaharahiman Allah cocok dengan eksistensi kejahatan. Dengan demikian, 

teodisi merupakan satu upaya untuk mempertahankan, atau bahkan 

“membela” pemahaman kita tentang Allah (khususnya dalam hal ini 

kebenaran dan keadilan-Nya), ketika realita atau fakta yang dihadapi 

membuat kita mempertanyakan atau menggugatnya (Bagus 2002:1089). 

Istilah ini dimunculkan pada tahun 1710 oleh filsuf JermanGottfried 

Leibniz dalam sebuah karya berbahasa Prancis dan diterjemahkan kedalam 

bahasa Inggris oleh E.M Huggard berjudulTheodicy:Essays on The Goodness 

of God, the Freedom of Man and the Origin of Evil (Teodisi: Esai tentang 

Kebaikan Tuhan, Kebebasan Manusiadan Keaslian sifat Setan) (Freiherr von 

Gottfried Wilhelm Leibniz, 2007).Sebuah karya yang dimaksudkan untuk 

mancari pemecahan masalah tentang penyelenggaran Tuhan di dunia, yakni 

antitesa antara adanya Tuhan yang tak terhingga baiknya dengan kejahatan 

di dunia ini (Leahy 1993:318).stilah teodise dipertahankan disamping istilah 

filsafat agama (philoshophy of religion) dan filsafat ketuhanan (Philoshophy 

of God), karena istilah ini secara teknis kefilsafatan bersifat netral dan 

universal. Dalam membahas masalah ketuhanan, teodise dapat 

mempresentasikan kesimpulan tentang Tuhan: baik sebagai ada mutlak 

(God as The Absolute being), atau meminjam istilah Blaise Pascal sebagai “Ie 

dieu des Philosophes et des Savant” (Tuhan para filosof dan ilmuwan). 

Teodise pun dapat mempresentasikan Tuhan sebagai “wujud Personal” (God 

a Personal Spirit), yang diistilahkan oleh Pascal dengan  “Ie dieu des 

d`Abraham, d`Isaac et de Jacob” (Tuhan Ibrahim, Ishak, dan Ya`kub). 

Lebih tegas dapat dikatakan, orientasi pembahasan teodise tentang 

wujud Tuhan hanya berangkat dari aspek eksistensialitas-Nya(Berkhof 

1981:43), artinya pembahasan hanya diarahkan pada sejauh mana 

keberadaan Tuhan dapat ditangkap oleh akal pikiran dengan menggunakan 

dan mempertimbangkan data-data ketuhanan yang konkrit dan terbuka bagi 

semua orang beragama atau tidak (Leahy 1993:24). 

Secara tradisional menurut McCloskey, permasalahan teodisi muncul 

secara filosofis karena adanya kontradiksi yang memerlukan penegasan 

bahwa Tuhan sebagai Pencipta Yang Maha Sempurna termasuk pencipta 



 

 

Syafieh 

72 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

kejahatan(McCloskey 1974:1). Kontradiksi dimaksud adalah keadaan di 

mana kita dihadapkan pada keimanan bahwa Tuhan adalah Maha Kuasa, 

Maha Adil, Maha Mengetahui, namun pada sisi lain, kita menyaksikan 

beragam kejahatan dalam kehidupan. Keadaan seperti ini, sepintas memang 

bisa membawa kepada suatu pembenaran pemikiran, dalam bentuk 

pertanyaan jika Tuhan memang Maha Adil dan Maha Sempurna mengapa 

dalam ciptaan-Nya masih menunjukkan kekurangsempurnaan seperti 

adanya bencana alam, penyakit, kemiskinan, kekafiran dan 

sebagainya(Schneider, Laurel C. 2008:62). Bukankah keadaan ini bisa 

disebut sebagai suatu kontradiksi dalam doktrin keimanan tersebut.  

Bagi kelompok teisme tradisional, memandang bahwa Tuhan tetap 

sebagai yang Maha Kuasa, Maha Mengetahui dan Maha Sempurna, 

meskipun ada kejahatan di dunia. Namun, jika disadari bahwa wujud yang 

memiliki kebaikan itu pasti akan mengeliminir kejahatan tersebut, dan 

sejatinya tidak ada batasan bagi wujud yang Maha Kuasa untuk melakukan 

apa saja, termasuk kejahatan itu sendiri. Itu sebabnya, McCloskey merasa 

kesulitan untuk mengaitkan hubungan antara problem kejahatan dengan 

keadilan Tuhan. Bahkan, ia menyebutnya sebagai suatu misteri.  

Ia menyatakan: “If God does not exist, where does good comefrom? If 

he does exist, where does evil comefrom? If God is the source of good, 

can he also be the source of evil? Evil exists and God exists. Their 

coexistence is a mystery.” (Jika Tuhan tidak ada, dari mana asal 

kebaikan? Jika Dia benar-benar ada, dari mana asal kejahatan? Jika 

Tuhan adalah sumber kebaikan, dapatkah Dia juga menjadi sumber 

kejahatan?…Kejahatan ada dan Tuhan ada. Koeksistensi keduanya 

adalah suatu misteri) (McCloskey 1974:2). 

 

Dalam tradisi pemikiran Islam, problem kejahatan ini muncul 

berkaitan dengan pembahasan tentang keadilan Tuhan. Berbagai aliran 

pemikiran memiliki pandangan dan penafsiran tersendiri sesuai dengan 

prinsip mereka masing-masing. Namun, mereka berbeda dari para filsuf 

maupun pemikir Barat yang cenderung mendiskreditkan Tuhan. Bagi para 

filsuf muslim, apalagi teolog, apapun aliran pemikirannya, orientasi mereka 

dalam membahas masalah ini adalah justru untuk memelihara 

kemahasucian (tanzih) dan kemahaesaan (tauhid) Tuhan (Nasution 1991:32–

34). 

Jika ditelusuri secara historis, munculnya pemikiran filosofis dalam 

Islam senantiasa berdasarkan pada prinsip tauhid. Asy’ariah misalnya, 

suatu aliran pemikiran yang banyak diikuti kaum Sunni, tidak mengakui 

keadilan Tuhan sebagai masalah kepercayaan, sehingga mereka menolak 

keadilan itu sebagai tolok ukur perbuatan Tuhan (Bakar 1994:11–12). Bagi 

mereka, penetapan keadilan untuk perbuatan Tuhan itu sama halnya 

dengan membatasi kehendak-Nya. Bagi kelompok Asy’ariah, makna keadilan 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  73 

tidak memiliki hakikat apapun kecuali bahwa semua yang dilakukan Allah 

adalah adil. Dengan kata lain, keadilan bukan matrik bagi perbuatan Allah 

melainkan perbuatanNya lah yang menjadi tolok ukur bagi keadilan 

(Muthahhari 1997:17–18). 

Selain itu, Mu’tazilah dan Syi’ah yang berseberangan dengan Asy’ariah 

memang menjadikan keadilan Tuhan sebagai prinsip pemikiran. Mereka 

mempercayai bahwa keadilan ini merupakan dasar bagi perbuatan Tuhan, 

dalam mengatur alam maupun menegakkan hukum-hukum-Nya. Bagi 

Mu’tazilah dan Syi’ah, keadilan memiliki hakikatnya sendiri. Sepanjang 

Allah Maha bijak dan adil, Dia akan melaksanakan perbuatan-Nya 

berdasarkan kriteria keadilan. Makna adil bagi Allah, seperti dituturkan oleh 

Qadhi Abdul Jabbar, bahwa semua perbuatan-Nya bersifat baik; Tuhan 

tidak akan pernah berbuat jahat atau buruk, dan tidak melupakan apa yang 

wajib dikerjakannya . Artinya, Tuhan tidak akan berdusta, tidak bersikap 

zalim, tidak menyiksa anak-anak orang kafir lantaran dosa orang tua 

mereka, tidak menurunkan mukjizat pada pendusta, dan tidak memberi 

beban yang tidak dapat dipikul oleh manusia. 

Dengan kata lain, bagi Mu’tazilah, adanya kejahatan di dunia ini 

bukan dari Allah. Allah tidak berbuat buruk karena perbuatan buruk itu 

timbul hanya dari wujud yang tidak sempurna sedang Dia bersifat Maha 

Sempurna (Al-Jabbar 1965:313). Pernyataan bahwa semua perbuatan 

Tuhan bersifat baik, menurut Mu’tazilah, belum cukup untuk 

mengekspresikan kemahabaikan-Nya. Atas dasar itu, mereka mengajarkan 

konsep al-salah wa al-aslah, suatu ajaran yang menegaskan bahwa wajib 

bagi Tuhan memberikan yang baik bahkan yang terbaik bagi manusia. 

Konskuensinya, kejahatan yang terjadi di dunia bukan dari Tuhan. 

Manakala kita melihat suatu kejahatan, bencana alam misalnya, 

bukan merupakan manifestasi kehendak dan perbuatan-Nya tetapi sebagai 

akibat dari perbuatan manusia atau dinamika alam itu sendiri ketika tidak 

sejalan dengan hukum alam (sunnatullah) yang melekat pada dirinya 

(Nasution 1986:54). Menurut keyakinan Mu’tazilah, segala sesuatu di alam 

semesta ini telah diciptakan Allah lengkap dengan dinamika dan hukum 

“keseimbangan” pada dirinya masing-masing. Setiap persinggungan antara 

satu dengan yang lain akan memberikan akibat positif atau negatif.  

Dengan demikian, pemikiran Mu’tazilah maupun Syiah, sebagaimana 

Asy‘ariyah, tetap berlandaskan tauhid dan bertujuan untuk mensucikan 

Tuhan. Bagi mereka, keburukan atau kejahatan bukan berasal dari Tuhan 

Yang Maha Sempurna melainkan implikasi dari dinamika dan interaksinya 

dengan hukum yang melekat pada sesuatu itu (Al-Baghdadi n.d.:95). Jika 

dikatakan bahwa mati adalah takdir Tuhan, maka artinya mati merupakan 

salah satu hukum-Nya yang berlaku bagi setiap makhluk hidup. 

Dengan kata lain, setiap yang hidup mesti akan mengalami mati. 

Persoalannya hanya terletak pada masalah sebab dan waktu, yakni sebab 



 

 

Syafieh 

74 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

apa yang akan mengantarkan suatu makhluk hidup menuju kematiannya. 

Sebab kematian bisa bersifat eksternal atau internal. Sebab eksternal 

berkaitan dengan pola interaksi makhluk hidup dengan sesuatu di luar 

dirinya, sedang sebab internal adalah hukum-hukum yang membatasi 

kejadiannya, misalnya adalah faktor usia. Jadi, mati pada dataran 

fenomenalnya hanyalah merupakan akibat dari rangkaian sebab-sebab yang 

ada. 

Agama dalam Perspektif Sosiologis 

Secara umum agama adalah sistem kepercayaan yang dianut oleh 

setiap orang berdasarkan keyakinan mereka masing-masing. Agama 

merupakan suatu kekuatan yang berpengaruh dan paling dirasakan dalam 

kehidupan manusia. Agama mempengaruhi manusia dalam segala aspek 

kehidupan. Agama mengajarkan manusia untuk percaya dan takut akan 

Tuhan serta mengajarkan bagimana manusia bertingkah laku yang baik dan 

benar. 

Pada dasarnya semua agama itu sama, yakni sama-sama 

mengajarkan kita bagaimana memuji dan menyembah Tuhan serta 

menjalankan perintah dan menjauhi setiap larangannya. Agama juga 

merupakan petunjuk arah terhadap adanya kehidupan yang terjadi setelah 

adanya kematian.Agama disini menjelaskan bahwa ternyata masih ada 

kehidupan lain setelah adanya kematian.Oleh karena itu agama 

mengajarkan kita bagaimana bertingkah laku agar memperoleh kehidupan 

yang kekal setelah terjadinya kematian tersebut. 

Tetapi tidak bisa dipungkiri bahwa di dalam kehidupan beragama ini 

masih ada terdapat sifat manusia yang fanatik terhadap agama lain. Mereka 

selalu membanding-bandingkan agama mereka sendiri dengan agama orang 

lain dan menganggap bahwa agama merekalah yang benar sedangkan agama 

yang lain itu tidak benar. 

Di dalam perspektif sosiologis berpendapat bahwa alasan seseorang 

memilih agama tertentu tidak hanya didasarkan pada nilai-nilai kebenaran 

yang terkandung di dalam agama tertentu melainkan juga karena faktor-

faktor lain. Misalnya karena faktor wilayah dan suku, seperti yang terdapat 

di Indonesia. Dimana pada umumnya orang-orang Aceh beragama Islam, 

orang-orang Batak beragama Kristen dan orang-orang Flores beragama 

Katholik. 

Terkadang seseorang menganut agama tertentu bukan karena 

pertimbangan-pertimbangan pribadi setelah mempertimbangkan antara 

agama yang satu dengan agama yang lainnya, melainkan karena dia sudah 

terlahir di dalam wilayah itu. Artinya bahwa seseorang menganut suatu 

agama tertentu karena mengikuti agama yang telah dianut oleh orang tua 

mereka.Hal ini menunjukkan bahwa agama itu diturunkan oleh orang tua 

terhadap anak mereka. 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  75 

Meskipun agama itu berasal dari kepercayaan yang dianut oleh orang 

tua yang juga diturunkan kepada anaknya, ternyata masih ada kita jumpai 

dalam kehidupan bermasyarakat dimana dalam sebuah keluarga terdapat 

dua keyakinan yang berbeda. Misalnya ayahnya beragama kristen  dan 

ibunya beragama islam. 

Dimana pada saat mereka menikah masing-masing dari mereka tetap 

mempertahankan agamanya masing-masing. Sehingga pada akhirnya 

mereka menikah dengan kedua ajaran agama yang mereka anut. Pertama 

mereka menikah dengan tata cara yang ada dalam agama kristen dan 

selanjutnya berdasarkan tata cara yang ada dalam agama Islam. Dan ketika 

mereka telah memiliki anak,mereka mengatakan kepada anaknya bahwa 

anak-anak mereka bebas memilih agama mana yang akan mereka anut. 

Apakah mereka akan menganut agama yang sama seperti ayahnya ataukah 

menganut agama yang sama seperti ibunya. 

Meskipun mereka hidup dengan perbedaan keyakinan, ternyata 

mereka bisa menjaga dan menghargai agama mereka satu sama lain.Dimana 

ketika ayahnya berdoa maka ibunya akan menghargainya. Sebaliknya ketika 

ibunya sembahyang dan berpuasa maka ayahnya juga menghargainya. 

Dalam hal ini mereka ternyata bisa tetap hidup rukun seperti orang-orang 

lainnya meskipun dengan dua keyakian yang berbeda dalam satu rumah. 

Sebenarnya hal ini memang ada salahnya juga. Seharusnya seseorang 

yang  hidup dalam sebuah keluraga menganut satu kepercayaan saja.Agar 

anak mereka juga nantinya  tidak bingung-bingung apakah harus mengikut 

agama yang dipercayai ayah ataukah ibu. Dengan demikian maka akan lebih 

tercipta rasa kenyamananan dalam sebuah keluarga tersebut. 

Dalam mendefenisikan agama, para ilmuan sosial biasanya 

menggunakan dua macam defenisi yang bisa melengkapi satu sama lain, 

yakni defenisi subtantif dan defenisi fungsional. Defenisi subtantif  berusaha 

menjelaskan tentang seperti apa itu agama.Artinya dalam hal ini agama 

dijelaskan seperti apa kenyataannya dan kebenarannya sesuai dengan 

batas-batas dan kategori-kategori yang membedakannya dengan yang bukan 

agama. Sedangkan definisi agama secara fungsional menekankan kepada 

fungsi agama yang harus dijalankan sebagaimana mestinya dan tidak 

mementingkan isi dari kepercayaan dan praktik keagamaan. 

Artinya  disini  menjelaskan tentang apa yang seharusnya dibuat dan 

dilakukan  oleh agama untuk seorang individu,kelompok atau masyarakat. 

Bukan apa yang yang dilakukan oleh seorang individu, kelompok  ataupun 

masyarakat terhadap agama. Dimana dalam hal ini juga menjelaskan bahwa 

isi dari kepercayaan dan praktik keagamaan tidaklah terlalu 

penting dibandingkan dengan konsekuensi-konsekuensi dari agama itu 

untuk kehidupan masyarakat. 

Tokoh sosiologi yang memberikan pandangan terhadap agama adalah  

Karl Max. Marx tidak membuat studi khusus tentang agama sebagaimana 



 

 

Syafieh 

76 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

halnya dengan Max Weber atau Emile Durkheim. Pokok-pokok pikirannya 

tentang agama tercecer dalam berbagai tulisannya yang mengkritik 

masyarakat kapitalis. Ada beberapa pokok pikiran marx tentang agama. 

Pertama, Marx menganggap bahwa agama sebagai suatu alienasi. Dalam hal 

ini sebenarnya maksud dan tujuan Marx adalah untuk 

mengkritik  masyarakat kapitalis yang telah menimbulkan alienasi dalam 

diri kaum buruh. Menurut Marx sebagaimana sistem ekonomi kapitalis telah 

menyebabkan buruh teralienasi, demikian juga agama telah membalikkan 

perhatian manusia dari situasi real dunia ini dan mengarahkannya kepada 

dunia sesudah kematian. Menurut marx dalam hal ini agama telah 

mengubah cara berfikir manusia agar percaya kepada keadaan di luar 

kenyataan dan dalam agama itu dijelaskan bagaimana cara manusia itu 

sendiri untuk mencapai sesuatu diluar kenyataan tersebut seperti yang 

dimaksudkan. 

Artinya bahwa di dalam agama ada dijelaskan tentang masih adanya 

kehidupan lain setelah seseorang itu meninggal.Kehidupan yang 

dimaksudkan ialah kehidupan kekal yang berasal dari Tuhan. Kalau kita 

berfikir menurut logika kita masing-masing, sebenarnya tidak mungkin juga 

kalau ternyata masih ada kehidupan lain setelah terjadinya kematian.Hal ini 

memang sungguh tidak masuk akal.Tetapi itulah yang dikatakan dalam 

agama dan kita tidak mungkin menentangnya.Kita juga sebagai umat 

beragama secara umum percaya akan adanya kehidupan lain setelah 

kematian tersebut.Dan di dalam agama dijelaskan cara agar kita dapat 

hidup di kehidupan yang kekal tersebut adalah dengan berbuat baik kepada 

semua orang,menjalankan perintah Tuhan dan menjauhi larangannya. 

Selain itu suatu tindakan dimana berdoa kepada Tuhan untuk 

memohon keberhasilan hidup tidak disetujui oleh Marx. Karena bagi Marx 

kemampuan untuk berhasil itu ada di dalam manusia itu sendiri dan tidak 

perlu berdoa kepada Tuhan untuk memohon keberhasilan yang dimaksud. 

Sebenarnya kalau menurut saya maksud dari pernyataan marx 

tersebut adalah tidak mungkin sesorang itu akan berhasil kalau dia hanya 

berdoa saja kepada Tuhan  tanpa bekerja. Dan dalam hal ini untuk 

mencapai suatu kesuksesan dan keberhasilan hidup yang dibutuhkan 

adalah bagimana usaha dan kerja keras kita yang tidak kenal putus asa. 

Tapi kalau menurut saya kita harusnya berdoa juga kepada Tuhan agar 

apapun yang kita lakukan dan kerjakan diberkati oleh-Nya,dengan catatan 

kita berdoa sambil bekerja dan berusaha. 

Marx juga mengatakan bahwa ciri-ciri khas yang dikenakan pada 

Allah sebetulnya tidak lain daripada ciri-ciri khas manusia yang 

diproyeksikan pada Allah yang mengontrol manusia melalui perintah-

perintahnya. Oleh karena itu, Marx menambahkan bahwa sebenarnya bukan 

Allah yang menciptakan manusia menurut gambarnya melainkan 

manusialah yang menciptakan Allah menurut gambaran atau bayangannya. 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  77 

Kalau menurut saya maksud dari pernyataan Marx tersebut yaitu 

bagaimana mungkin kita bisa percaya dan mengetahui kalau Allah itu 

menciptakan manusia menurut gambarnya sementara kita juga belum 

pernah melihat gambar dan rupa Allah seperti apa.Jadi,dalam hal ini artinya 

manusialah yang membuat Allah itu ada dan manusia percaya kalau Allah 

itu memang ada sesuai dengan gambaran atau bayangan yang mereka lihat 

dalam cerita-cerita, film-film dan gambar-gambar tentang Allah. 

Kedua, Marx menganggap bahwa agama sebagai sebuah ideologi. 

Marx mengatakan agama sebagai sebuah ideologi karena banyaknya 

kenyataan mengenai manusia yang dibalikkan. Maksud pernyataan tersebut 

menurut saya adalah bahwa agama hanyalah suatu pandangan hidup 

manusia saja. Manusia percaya akan adanya kehidupan kekal. Sehingga 

membuat manusia  berusaha untuk menjalankan setiap perintah Tuhan dan 

menjauhi larangannya dengan pernuh kesabaran dan rela menderita dalam 

menjalani hidup di dunia ini.Dalam hal ini menurut pandangan marx 

tindakan mereka itu salah,karena mereka lebih mengutamakan Tuhan dan 

tidak perduli kalaupun mereka harus menderita sehingga pada akhirnya 

mereka hidup di dalam kemiskinan.Hal ini menurutnya akan merugikan 

manusia itu sendiri karena lebih mengutamakan hal yang tidak nyata dan 

mengesampingkan kenyataan yang sebenarnya. 

Ketiga, Marx menganggap bahwa agama sebagai candu masyarakat. 

Artinya agama memiliki ciri-ciri menghibur dan bersifat sementara 

sebagaimana layaknya obat bius yang memberikan pelepasan sementara 

dari pendertiaan dengan resiko efek-efek sampingan yang berbahaya. 

Contohnya dalam kehidupan sehari-hari ketika kita sakit, kita akan minum 

obat agar sembuh. Dalam hal ini obat berfungsi untuk menghilangkan rasa 

sakit sementara atau bahkan bisa membawa kesembuhan saat kita 

mengkonsumsinya. Demikian halnya juga juga dengan agama,dimana 

agama mengajarkan bahwa ketika kita sabar dan rela menderita demi Tuhan 

maka kita akan memperoleh kehidupan yang kekal.Disini manusia berfikir 

bahwa apa yang mereka lakukan telah benar dan merasa terhibur sementara 

akan apa yang dikatakan dan dijelaskan dalam agama.Sehingga bagi 

marx,agama itu memiliki ciri-ciri menghibur manusia yang bersifat 

sementara ketika sedang tertekan ataupun mengalami penderitaan yang 

mampu membuat mereka sabar dan bertahan menjalani hidup (Hamilton 

1995:82). 

Keempat, menurut Marx agama harus dihapuskan. Marx menegaskan 

bahwa agama harus dihapus karena menawarkan kebahagiaan yang bersifat 

ilusi sebelum mereka mencapai kebahagiaan yang sebenarnya. Maksud dari 

pernyataan marx ini adalah agama itu sebaiknya dihapus ataupun 

ditiadakan karena setiap ajaran nya berupa khayalan dan ilusi semata. 

Sehingga manusia tidak perlu menderita dan tertekan dalam menjalani 



 

 

Syafieh 

78 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

hidup di dunia ini  demi mendapatkan kehidupan kekal sesudah adanya 

kematian yang dianggap tidak nyata. 

Namun, agama adalah produk kondisi-kondisi sosial kemasyarakatan, 

maka ia tidak bisa dihapus. Satu-satunya cara untuk menghapus agama 

adalah dengan meniadakan kondisi-kondisi yang membawa penderitaan dan 

kesengsaraan pada hidup manusia. Selain itu menurut Marx, agama tidak 

mempunyai masa depan. Agama bukanlah sesuatu yang bersifat inheren 

pada manusia, tetapi produk dari kondisi-kondisi sosial tertentu. Sentimen 

keagamaan dalam dirinya adalah produk sosial. 

Selain Marx, Durkheim juga memiliki beberapa pokok-pokok pikiran 

tentang agama. Menurutnya agama adalah solidaritas sosial. Dalam 

bukunya The Elementary Forms of Religious LifeDurkheim mengembang-kan 

perspektif teoretisnya secara menyeluruh tentang solidaritas sosial. Dalam 

telaahnya, ia menjelaskan bahwa agama sebagai fakta sosial hadir dalam 

kesadaran anggota masyarakat, karena gejalanya yang inter-

subjektif(Durkheim 1947). Bagi Durkheim, analisis sosiologis mengenai 

agama harus dimulai dengan pengakuan akan adanya saling 

ketergantungan antara agama dan masyarakat. Pilihannya untuk 

mempelajari masyarakat sederhana (“masyarakat primitif” menurut 

terminologi yang dia pakai), dikarenakan sifat ketergantungan ini nampak 

lebih nyata dibanding dalam konteks masyarakat yang sudah maju. Yang ia 

lakukan adalah mencari penjelasan tentang gejala agama di masyarakat 

primitif untuk memahami dasar-dasar kehidupan sosial. 

Dengan demikian, bagi Durkheim, dasar-dasar moral dalam 

masyarakat mempunyai asal-usulnya dalam pengalaman-pengalaman 

religius kolektif. Kepercayaan-kepercayaan agama dan ritus-ritusnya 

mencerminkan dan memperkuat kembali struktur sosial masyarakat. 

Sehingga memudarnya pengaruh agama dalam masyarakat modern mungkin 

dapat dilihat dengan mudah dalam perspektif Durkheim sebagai satu 

indikator runtuhnya solidaritas sosial. 

Menurut Durkheim, agama yang paling primitif dan paling sederhana 

itu adalah totemisme. Pertama, Pemahaman Durkheim tentang Totemisme. 

Menurut Durkheim, simbol-simbol totem ini merupakan lambang dari suku 

itu sendiri sama seperti bendera merupakan lambang untuk suatu negara. 

Durkheim lalu menunjukkan bagaimana sistem totem itu merupakan satu 

sistem kosmologis dan bagaimana kategori-kategori seperti kelas 

mempunyai kaitan dengan totemisme. Kedua, Durkheim memperhatikan 

bahwa manusia  mengambil bagian di dalam yang sakral. Sebagai anggota-

anggota suku yang memiliki totem-totem sakral dan percaya bahwa mereka 

adalah turunan dari totem-totem yang sakral itu,mereka percaya akan 

kesakralan dirinya. Ketiga, Menurut Durkheim totemisme yaitu  masyarakat 

menyembah diri sendiri. Dalam hal ini totemisme bukanlah suatu agama 

yang percaya pada binatang, tumbuhan,manusia ataupun gambar-gambar 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  79 

tertentu melainkan kepercayaan pada suatu kekuatan impersonal dan tak 

bernama yang berada di balik makhluk-makhluk yang dijadikan totem itu 

sendiri. Karena itu Durkheim menyimpulkan bahwa dewa suku atau totem 

suku tidak lain daripada masyarakat itu sendiri yang dipersonifikasikan 

atau dilambangkan dengan tumbuhan atau binatang totem (Durkheim 

2003:331). 

Max weber tidak berambisi untuk menjawab pertanyaan tentang 

mengapa orang beragama atau alasan-alasan dari sebuah tingkah laku 

keagmaaan. Dia tidak tertarik untuk menjelaskan apa itu agama. Namun 

demikian, Weber juga tetap berusaha untuk mengembangkan sebuah 

pendekatan umum terhadap agama sebagai suatu fenomena sosial dan 

meneliti hakikat kehidupan agama itu sendiri.Ada beberapa pokok pikiran 

Weber tentang agama diantaranya. 

Pertama, Pendekatan Psikologis terhadap Agama. Di dalam bukunya 

yang berjudul The Social Psychology of The World religions , Weber 

menguraikan pendekatan psikologis terhadap agama. Di dalam buku 

tersebut, dia menolak pemikiran yang menyatakan bahwa dalam 

menghubungkan agama dengan faktor-faktor sosial, sesorang harus 

menggunakan pendekatan yang bersifat reduksionis. 

Weber menolak tesis yang mengatakan bahwa agama adalah sebuah 

ilusi. Weber juga tidak bisa menerima teori-teori tentang agama yang 

mengatakan bahwa agama merupakan suatu bentuk pelarian dari 

penderitaan dan kesulitan hidup walaupun dia mengakui adanya hubungan 

antara agama dan penderitaan. 

Menurut Weber, dalam banyak tradisi keagamaan khususnya dalam 

masyarakat pra-industri, orang-orang yang mengalami kemalangan atau 

malapetaka berfikir bahwa kemalangan itu disebabkan kemarahan para 

dewa yang menghukum mereka. Selain itu, mereka juga berfikir bahwa 

penderitaan atau sakit disebabkan oleh kerasukan roh-roh jahat yang marah 

akibat perbuatan-perbuatan mereka. Sebenarnya pikiran masyarakat 

tersebut sudah salah dan terlalu percaya kepada dewa-dewa yang menurut 

mereka ada. 

Kedua, Pokok pikiran Weber tentang agama pada suku-suku asli. 

Dimana dalam hal ini Weber mengamati bahwa motivasi tingkah laku 

keagamaan pada masyarakat sederhana umumnya adalah keinginan untuk 

mempertahankan hidup dan memperoleh kesejahteraan. Kepercayaan dan 

tingkah laku  keagamaan serta tindakan-tindakan magis tidak bisa 

dipisahkan dari kehidupan sehari dan hampir selalu terarah pada tujuan-

tujuan ekonomis,yakni kesejahteraan hidup secara material.  

Weber sering kali membuat perbedaan antara tindakan magis dan 

tingkah laku keagamaan. Menurut dia, tindakan magis umumnya bersifat 

manipulatif  dan cenderung memaksa dewi-dewi atau roh-roh halus untuk 

melakukan apa yang diinginkannya. Sementara itu,tingkah laku keagamaan 



 

 

Syafieh 

80 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

atau agama terarah kepada penyembahan dewa-dewi itu. Menurut Weber, 

agama-agama pada masyarakat asli cenderung terarah kepada hal-hal yang 

bersifat magis. Artinya dalam hal ini masyarakat sangat percaya kepada 

dewa-dewi bahwa dewa akan melakukan apa yang mereka inginkan. 

Ketiga, Pokok pikiran Weber tentang agama dan rasionalitas. Dalam 

kehidupan keagamaan, rasionalitas berarti menghilangkan aspek-aspek 

magis dalam praktik kehidupan keagamaan dan mengembangkan ajaran-

ajaran agama ke dalam satu sistem doktrin yang bersifat formal. Dalam 

upaya mengembangkan agama ke dalam sistem doktrin yang bersifat formal 

dikembangkanlah bermacam disiplin ilmu yang berhubungan dengan 

agama.Weber meyakini bahwa ajaran-ajaran agama mempunyai pengaruh 

terhadap tingkah laku manusia dan dia berminat untuk mengetahui dampak 

dari ajaran-ajaran agama itu terhadap aktivitas ekonomi (Raho 2013:98). 

Sementara menurut Peter L. Berger, Agama sebagai hasil konstruksi 

manusia melalui tiga tahap dialektik, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi(Berger 1967:88). Inti dari ketiga momentum proses dialektis ini 

adalah bahwa manusia melalui tindakan dan interaksinya secara terus 

menerus menciptakan suatu realitas sosial yang dimiliki bersama, termasuk 

realitas yang dialami sehari-hari. Berger memahami agama sebagai bentuk 

proyeksi manusia yang dihasilkan lewat eksternalisasi (Berger 1967:180). 

Rumusan Berger tentang agama ini bisa menjadi titik-acuan bagi kajian 

empiris terhadap agama, yang tentunya berada di luar kajian teologis dan 

etis. Melalui proses sosialisasi, agama melakukan pelanggengan dunia yang 

telah dikonstruksikan manusia. Di samping itu, agama melegitimasi realitas 

sosial yang ada. Agama membutuhkan struktur plausibilitas atau basis 

sosial guna mendukung keberadaannya. 

Dengan demikian agama sangat berperan dalam membentuk perilaku 

masyarakat, dan mampu membangun kesadaran manusia untuk bertindak 

sesuai dengan dinamika nilai dalam masyarakat. Sekali lagi, dalam konteks 

ini,agama yang berintikan iman (belief) akan mengarahkan bahkan 

membentuk perilaku masyarakat (practice). Belief yang dalam ranah 

sosiologis dikategorikan sebagai sesuatu yang abstrak dan berada dalam 

wilayah kesadaran (mind) akan mendeterminasi perilaku dan 

tindakan (matter) yang dilakukan oleh manusia, baik sebagai individu atau 

masyarakat dalam wilayah nyata. 

Ketika masyarakat merupakan “realitas” bagi manusia – masyarakat 

adalah “buatan” manusia dan di sisi lain manusia sebagai pembangun 

masyarakat dan dunia, dan manusia merupakan “subjek” yang beragama, 

maka sesuai dengan pemikiran konstruksionis Berger (dan Luckmann), 

agama akan mendeterminasi pranata sosial yang lahir dan berada dalam 

masyarakat, yang tentu saja tidak mengeliminir elemen pembentuk lain 

seperti struktur sosial yang telah ada. Agama telah menjelma menjadi 

bentuk norma dan perilaku sekaligus, dan ia menjadi sebuah gejala budaya, 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  81 

di satu sisi, serta menjadi sistem budaya di sisi lain. Dalam konteks ini, apa 

yang diungkapkan Clifford Geertz bahwa agama menjadi sistem 

budaya (cultural system), sejalan dengan konsep Berger tentang “kehadiran” 

Tuhan dalam masyarakat (theodicy) (Berger 1967:53). 

 

Kejahatan dan Campur Tangan Tuhan dalam Perspektif Teodesi dan 

Teologi Islam 

Menurut pandangan Berger (1990) teodisi mempengaruhi secara 

langsung setiap  individu dalam kehidupannya sehari-hari  di masyarakat. 

Salah satu fungsi sosial  penting teodisi adalah sebagai penjelasan hak 

kesetaraan dalam sebuah kekuasaan dan keistimewaan yang diperoleh 

seorang manusia dari Tuhan(Berger 1967:58–59).  

Berger menggunakan konsep Teodisi untuk memberikan makna 

terhadap penderitaan yang dialami manusia di dunia, dengan sekaligus 

menjanjikan kebahagiaan ‘di dunia sana’. Dalam hubungan ini agama jelas 

merupakan sebuah kekuatan alienasi. Alienasi oleh Berger dimengerti 

sebagai terputusnya hubungan dialektik antara individu dengan dunianya. 

Meski sebaliknya agama juga memiliki kekuatandealienasi.  

Sejalan dengan perkembangan masyarakat modern, Berger melihat 

proses sekularisasi sebagai lepasnya berbagai sektor kehidupan masyarakat 

dari dominasi institusi dan simbol agama. Sedang sekularisasi itu sendiri 

berakar pada tradisi masyarakat Israel kuno sebagaimana tertuang dalam 

Perjanjian Lama. Hal ini jelas terlihat dalam konsep transendentalisasi 

Tuhan, motif historisasi dan rasionalisasi etis yang sangat mewarnai 

Perjanjian Lama. 

Gambaran serupa juga terjadi pada diri seorang agamawan, filsuf, 

ilmuwan dan orang yang tidak beragama sekalipun ketika memandang 

pengalaman dan nilai-nilai pada dataran religius eksistensial. Seorang ateis 

akan mengatakan bahwa kejahatan termasuk persoalan yang bertentangan 

dengan keadilan Tuhan. Sedangkan kaum politeis, sebagaimana kaum 

dualis, akan berpendapat bahwa jika ada kejahatan dan kebaikan maka 

mereka meniscayakan adanya dua sumber wujud/Tuhan(Abrahamov 

1998:59). Artinya, setiap kejahatan dan kebaikan, masing-masing akan 

berhubungan dengan sumber atau pencipta yang berbeda. Tetapi, dalam 

dunia monoteis, meskipun dualitas itu masih ada, kebaikan tetap sebagai 

entitas tunggal. Sebaliknya, dalam kesadaran mistik, kejahatan lenyap sama 

sekali dan yang tinggal hanya kebaikan, yaitu Tuhan (Muthahhari 1997:123–

24). 

Karena itu, sebelum membahas lebih jauh tentang persoalan teodisi 

perlu mengurai hakikat kejahatan. Apakah kejahatan merupakan persoalan 

eksistensial dan realistis ataukah persoalan noneksistensial dan relatif? 

Meski jawabannya beragam, namun bagi kaum ateis, politeis dan dualis, 

jawabnya sama bahwa kejahatan memiliki esensi, bahkan termasuk sifat-



 

 

Syafieh 

82 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

sifat buruk atau jahat; seperti pembohong, bakhil, khianat dan sebagainya 

merupakan sifat-sifat riil pada manusia, dan sifat tersebut sekaligus 

merupakan esensinya. Kaum ateis memandang bahwa nilai merupakan 

salah satu aspek dari pengalaman sehingga kejahatan sebagai suatu nilai 

harus pula digali dari pengalaman. Dengan kata lain, nilai kejahatan tidak 

akan pernah ada jika ia tidak termanifestasikan secara eksistensial di 

lapangan (Mackie, John Leslie 1982:52). 

Sementara itu, kaum dualis, meski juga menegaskan adanya hakikat 

wujud kejahatan, sebenarnya hendak membebaskan Tuhan dari kejahatan. 

Tetapi, dengan penegasannya itu mereka bukan saja telah menyekutukan 

Tuhan dengan wujud lain sebagai pembuat kejahatan, bahkan telah 

mereduksi kehendak dan kekuasaan Tuhan yang tak terbatas sebagai 

pencipta kebaikan semata. Pandangan ini di antaranya tercermin pada diri 

Leibniz yang berpendapat bahwa Tuhan tidak dapat melakukan sesuatu 

yang secara logis tidak mungkin, walaupun ia segera memberi catatan 

bahwa fakta ini sama sekali tidak mengandung pengertian membatasi 

kemahakuasaan Tuhan (McCloskey 1974:14). 

Lain halnya dengan Muthahhari yang menggunakan pendekatan 

Mu’tazilah dan kaum filsuf Muslim seperti Ibnu Sina dan Mulla Shadra. Dia 

mengatakan bahwa ketika Islam memandang alam, ia memandangnya dalam 

dua entitas yang berbeda; kebaikan dan kejahatan. Tetapi, dalam kerangka 

pemahaman yang lebih luas, alam ini dipandang sebagai zero kejahatan. 

Semua yang ada adalah baik karena sistem yang mendasarinya adalah 

sistem yang terbaik. Dari perspektif dalil ontologis Ibnu Sina, esensi semesta 

alam dan segala yang ada di dalamnya adalah kebaikan, suatu keniscayaan 

dari wujud Tuhan sebagai wajib al-wujud bi dhatihi (ada berdasarkan dirinya 

sendiri). 

Jika wujud Tuhan merupakan wujud yang niscaya, maka 

kemahabaikan dan kemahaadilan-Nya merupakan sifat yang niscaya pula. 

Sebaliknya, segala yang ada selain Tuhan dari segi esensinya adalah mumkin 

al-wujud, mungkin bisa ada dan mungkin tidak. Artinya, kebaikan dan 

kejahatan yang ada di dunia merupakan sesuatu yang mungkin. Mereka 

menjadi ada karena memperoleh limpahan wujud dari wajib al-wujud, tetapi 

karena Tuhan itu Maha Baik, Maha Adil dan Maha Sempurna serta mustahil 

bersifat sebaliknya, maka segala yang melimpah dari-Nya pada esensinya 

adalah kebaikan. Dengan demikian, kejahatan yang ada di dunia adalah 

non-eksistensial dan relatif karena secara fundamental esensinya adalah 

kebaikan. 

Berangkat dari pemikiran filosofis di atas, dapat dikatakan bahwa 

pernyataan “kejahatan di dunia bersifat eksistensial dan noneksistensial” 

adalah sama-sama mengandung kebenaran. Kejahatan dikatakan non-

eksistensial tidak berarti bahwa kejahatan yang ada di masyarakat tidak ada 

wujudnya karena hal itu bertentangan dengan kemestian. Kenyataannya 



 
 
KEJAHATAN DAN CAMPUR TANGAN TUHAN… 

LENTERA, Vol.1 No.1, 2019  83 

benar-benar disaksikan adanya kebutaan, ketulian, kemiskinan, penyakit, 

kezaliman, penganiayaan, kebodohan, kelemahan, kematian, gempa bumi, 

yang semua itu tidak dapat diingkari sebagai sesuatu yang jahat. Dalam hal 

ini menarik untuk mencermati pernyataan Muthahhari (Muthahhari 

1997:1558), bahwa: 

“Kebaikan dan kejahatan di alam ini bukan dua hal yang berbeda dan terpisah 

satu sama lain, sebagaimana berbedanya benda-benda mati dari tumbuh-

tumbuhan, atau tumbuh-tumbuhan dari binatang, yang masing-masing memiliki 

barisan tertentu. Adalah kekeliruan jika membayangkan bahwa kejahatan 

memiliki barisan tertentu yang esensinya bersifat “jahat sejati” tanpa sedikit pun 

kebaikan di dalamnya, dan bahwa kebaikan memiliki barisan tertentu yang 

berbeda dan esensinya bersifat “baik sejati” tanpa sedikit pun kejahatan di 

dalamnya. Yang benar adalah bahwa kebaikan dan kejahatan merupakan dua hal 

yang menyatu tanpa bisa dipisah-pisahkan. Ketika di suatu bagian alam ada 

kejahatan, di situ pasti ada kebaikan, dan di mana ada kebaikan pasti di situ ada 

kejahatan. Kebaikan dan kejahatan begitu menyatu dan bersenyawa di alam ini, 

bukan senyawa kimiawi melainkan senyawa yang lebih mendalam dan lebih 

halus, senyawa antara eksistensi dan non-eksistensi (tarkibal-wujud wa al-

`adam)”. 

Penutup 

Dari pembahasan di atas dapat ditegaskan kembali bahwa dualisme 

wujud, yakni kejahatan dan kebaikan, pada dataran fenomenalnya memang 

ada, tetapi pada esensinya hanya ada kebaikan. Pandangan ini merupakan 

konsekuensi dari kenyataan bahwa Tuhan sebagai wajib al-wujud adalah 

Maha Baik, Maha Adil dan Maha Sempurna sehingga apa pun yang 

melimpah dari-Nya pasti mengandung esensi kebaikan. Dalam hal ini 

Muthahhari menegaskan bahwa pada dataran fenomena tidak ada 

“kejahatan sejati” maupun “kebaikan sejati”, sedang pada dataran noumena 

hanya ada satu esensi, yakni kebaikan, karena substansi kejahatan benar-

benar merupakan ketiadaan murni. 

Sementara Berger menggunakan konsep Teodisi untuk memberikan makna 

terhadap penderitaan yang dialami manusia di dunia, dengan sekaligus 

menjanjikan kebahagiaan ‘di dunia sana’. Dalam hubungan ini agama jelas 

merupakan sebuah kekuatan alienasi. Alienasi oleh Berger dimengerti sebagai 

terputusnya hubungan dialektik antara individu dengan dunianya. Menurut 

Berger teodisi mempengaruhi secara langsung setiap  individu dalam 

kehidupannya sehari-hari di masyarakat. Salah satu fungsi sosial  penting teodisi 

adalah sebagai penjelasan hak kesetaraan dalam sebuah kekuasaan dan 

keistimewaan yang diperoleh seorang manusia dari Tuhan. 

 

 

 



 

 

Syafieh 

84 LENTERA, Vol. 1 No. 1, 2019 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abrahamov, Benyamin. 1998. Ilmu Kalam: Tradisonalisme Dan Rasionalisme 

Dalam Teologi Islam. Jakarta: Serambi. 

Al-Baghdadi, Abu Mansur bin Muhammad. n.d. Al-Farq Baina Al-Firaq. Kairo: 

Maktabah Ibn Sina. 

Al-Jabbar, Abd. 1965. Syarh Al-Ushul Al-Khamsah. edited by ‘Abd alKarim 

‘Usman. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Bagus, Lorens. 2002. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Bakar, Osman. 1994. Tauhid Dan Sains: Esai-Esai Tentang Sejarah Dan Filsafat 

Sains Islam. Bandung: Pustaka Hidayah. 

Berger, Peter Ludwig. 1967. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological 

Theory of Religion. New York: Anchor Books. 

Berkhof, Louis. 1981. Systematic Theology. USA: W.M.B. Eermands Publishing. 

Durkheim, Emile. 1947. The Elementary Forms of Religious Life. New York: Free 

Press. 

Durkheim, Emile. 2003. Sejarah Agama. Yogyakarta: Ircisod. 

Hamilton, Malcolm B. 1995. The Sociology of Religion. London: Routledge. 

Leahy, Louis. 1993. Filsafat Ketuhanan Kontemporer. Yogyakarta: Kanisius. 

Mackie, John Leslie, and J. L. MacKie. 1982. The Miracle of Theism: Arguments 

for and against the Existence of God. Oxford: Clarendon Press. 

McCloskey, H. J. 1974. “‘The Morality of Punishment of the’Moral’Criminal.’” in 

Punishment and Human Rights. Cambridge: Schenkman Pub. Co.,. 

Muthahhari, Murtadha. 1997. Hak-Hak Wanita Dalam Islam. Jakarta: Lentera. 

Nasution, Harun. 1986. Akal Dan Wahyu Dalam Islam. Jakarta: UI-Press. 

Nasution, Harun. 1991. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

Raho, Bernard. 2013. Agama Dalam Perspektif Sosiologi. Jakarta: Obor. 

Schneider, Laurel C., and Cassie JE Trentaz. 2008. “‘Making Sense of Feminist 

Theology Today.’” Religion Compass 2.5:788–803. 


