Al-Muamalat: Jurnal [lmu Hukum & Ekonomi Syariah
Volume 9 No 2, Juli-Desember 2024 (h.85-100)
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/muamalat/index

https://doi.org/10.32505/muamalat.v9i2.10745

Bunga Bank dalam Hukum Islam; Komparasi Pemikiran Imam Ali
Jum’ah dan Imam Jadul Haq Ali

Muhammad Alwin Abdillah!?
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
alwin@iainlangsa.ac.id

Awwaluz Zikri
[AIN Langsa, Aceh, Indonesia
awwaluzzikri@iainlangsa.ac.id

Muhammad Rusdi bin Muhammaddiah
[AIN Langsa, Aceh, Indonesia
muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id

Submission Accepted Published
11 Januari 2025 27 Januari 2025 27 Januari 2025
Abstract

This study aims to analyze the views of these two prominent scholars on
bank interest and to explore their perspectives on applying Sharia principles
in modern financial systems. This article employs a descriptive-analytical
approach using literature-based research, drawing on scholarly articles
about bank interest and the two scholars. Sheikh Ali Jum’ah perceives bank
interest as permissible if it aligns with the maqasid al-Shariah, promotes
public benefit, and does not violate definitive texts (nass qat’i), thereby
enabling the integration of Sharia principles into modern financial systems.
Conversely, Sheikh Jadul Haq Ali asserts that bank interest is classified as
riba qardh, strictly prohibited by Sharia, underscoring the importance of
preserving the purity of Islamic law and encouraging Muslims to avoid
interest-based transactions to ensure the blessings of wealth.

Keywords: Bank Interest, Sheikh Ali Jum’ah, Sheikh Jadul Haq Ali

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pandangan dua ulama besar
tersebut mengenai bunga bank, serta untuk menggali bagaimana
keduanya memandang penerapan prinsip-prinsip syariah dalam dunia
keuangan modern. Artikel ini tergolong dalam pendekatan deskriptif

! Corresponding Author

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|85



analitis dengan metode kajian literatur, yang memanfaatkan artikel ilmiah
tentang bunga bank dan kedua tokoh tersebut. Syekh Ali Jum’ah
memandang bunga bank bukan riba dan dapat diterima selama sesuai
dengan magqasid asy-syari’‘ah, mendukung kemaslahatan, dan tidak
melanggar nash qat’i, sehingga memungkinkan integrasi prinsip syariah
dengan sistem keuangan modern. Sebaliknya, Syekh Jadul Haq Ali
menegaskan bahwa bunga bank termasuk riba qardh yang dilarang
syariah, menekankan pentingnya menjaga kemurnian hukum Islam dan
mendorong umat menghindari transaksi berbasis bunga demi keberkahan
harta.

Kata Kunci: Bunga Bank, Syekh Ali Jum’ah, Syekh Jadul Haq Ali

Pendahuluan

Bank merupakan lembaga keuangan yang memiliki posisi sangat strategis
dalam mendukung kehidupan ekonomi masyarakat. Fungsi utamanya bukan hanya
sebagai tempat penyimpanan uang, tetapi juga sebagai pengelola dana masyarakat
yang kemudian disalurkan kembali ke sektor ekonomi melalui berbagai layanan
keuangan (Ismamudi et al, 2023). Peran ini menjadikan bank sebagai motor
penggerak utama dalam sistem keuangan, membantu individu dan korporasi
mengelola keuangan mereka. Bank menyediakan fasilitas pembiayaan, seperti
pinjaman dan investasi, yang memungkinkan pengusaha maupun masyarakat
umum mengembangkan potensi ekonomi mereka.

Dalam praktiknya, bank menjalankan berbagai layanan keuangan yang
hampir selalu melibatkan bunga sebagai komponen utama. Bunga diterapkan
sebagai imbalan atas dana yang dipinjamkan atau disimpan di bank. Pada sisi
simpanan, bunga menjadi daya tarik bagi nasabah untuk menabung, sementara
pada sisi pinjaman, bunga menjadi sumber pendapatan utama bagi bank. Model
operasional ini telah menjadi mekanisme standar dalam sistem keuangan modern,
yang memastikan keberlanjutan operasional bank sekaligus mendukung
pertumbuhan ekonomi.

Meski sistem bunga ini telah menjadi bagian integral dari praktik
perbankan, pandangan yang kritis terhadapnya terus bermunculan, terutama dari
sudut pandang Islam (Latifah & Abdullah, 2022). Dalam perspektif Islam, keadilan
menjadi landasan utama dalam setiap transaksi ekonomi. Konsep bunga yang
memberikan keuntungan tetap kepada satu pihak, yakni bank, sering dianggap
tidak adil karena pihak peminjam, yakni nasabah, harus menanggung beban tanpa
adanya risiko yang seimbang di pihak bank. Pandangan ini mengacu pada
pemahaman bahwa bunga termasuk dalam kategori riba, yang secara tegas
dilarang dalam syariat Islam (Afifah et al, 2023).

Perbedaan pandangan ulama terhadap isu bunga bank menjadi salah satu
topik yang terus diperdebatkan. Sebagian ulama kontemporer, seperti Syekh Ali
Jum’ah, melihat perlunya pendekatan yang lebih fleksibel dalam memahami
konsep bunga, dengan mempertimbangkan magqasid asy-syari’ah, yaitu tujuan-
tujuan syariat yang meliputi perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan,

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|86



dan harta (Maliastuti & Kholiluddin, 2022). Dalam pandangan ini, penyesuaian
terhadap konteks modern dimungkinkan selama tidak melanggar nash yang
sifatnya qat’i. Pendekatan ini menawarkan peluang untuk menjembatani praktik
keuangan modern dengan prinsip-prinsip Islam yang tetap relevan.

Sebaliknya, Syekh Jadul Haq Ali memiliki pandangan yang lebih konservatif
terkait bunga bank. Beliau menekankan pentingnya menjaga kemurnian prinsip-
prinsip syariah, terutama dalam hal larangan riba (Hidayat, 2024). Dalam
pandangannya, fleksibilitas dalam penafsiran syariat tidak boleh digunakan untuk
menormalkan praktik yang bertentangan dengan hukum Islam. Pendekatan ini
menyoroti pentingnya membedakan antara pengembangan hukum yang sah
dengan upaya yang justru menyimpang dari nilai-nilai dasar syariah. Penekanan
pada pembedaan ini bertujuan untuk memastikan bahwa syariat tidak digunakan
secara salah oleh pihak-pihak tertentu untuk membenarkan tindakan yang tidak
sesuai dengan prinsip Islam.

Kajian yang membahas tentang bunga bank bukanlah sesuatu yang baru.
Telah ada beberapa penelitian sebelumnya yang meneliti tentang isu tersebut.
[lham Basrian Jasuma Putra dalam tulisannya yang berjudul “Meninjau Ulang
Pernyataan Pandangan Fazlur Rahman Tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank,”
telah mengulas dengan sangat terperinci tentang pandangan Fazlur Rahman
terkait perbedaan bunga bank dengan riba, serta kontroversi yang timbul seputar
hal tersebut (Putra, 2022). Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian
penulis dalam konteks membahas perdebatan mengenai hukum bunga bank dalam
perspektif Islam. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada pandangan Fazlur
Rahman, penulis fokus pada aspek analisis perbedaan pandangan dua tokoh ulama
besar, Syekh Ali Jum’ah dan Syekh Jadul Haq Ali, mengenai konsep bunga bank.

Ismiati dan Fuad Fansuri dalam artikel yang berjudul "Merespon
Argumentasi Ulama Al-Azhar Tentang Riba, Bunga Bank dan Kredit," telah
memaparkan dengan sangat terstruktur tentang perdebatan mengenai hubungan
antara bunga bank dan riba dalam konteks hukum Islam, serta pandangan dua
kelompok besar: kelompok neo revivalisme yang menganggap bunga bank sebagai
riba, dan kelompok modernis yang membedakan bunga bank dari riba (Ismiati &
Fansuri, 2022). Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam
konteks membahas isu hukum bunga bank dalam perspektif Islam. Perbedaannya,
jika tulisan di atas fokus pada aspek perbedaan pandangan antara kelompok neo
revivalisme dan modernis mengenai bunga bank dan usury, penulis fokus pada
aspek analisis pandangan dua ulama besar, Syekh Ali Jum'ah dan Syekh Jadul Haq
Alj, terkait konsep bunga bank dan aplikasinya dalam hukum Islam.

Jati Riwi Maliastuti dan Tedi Kholiluddin dalam tulisannya yang berjudul
“Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi dan Ali Jum’ah Tentang Hukum Bunga Bank,”
telah menguraikan secara rinci tentang perbedaan pandangan antara Yusuf
Qardhawi dan Ali Jum'ah mengenai hukum bunga bank, serta implikasi dari kedua
pandangan tersebut terhadap pilihan perbankan di masyarakat (Maliastuti &
Kholiluddin, 2022). Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis
dalam konteks membandingkan pandangan dua tokoh besar tentang hukum bunga
bank dalam perspektif Islam. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek
perbandingan antara pendapat Yusuf Qardhawi dan Syekh Ali Jum’ah, penulis

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|87



fokus pada aspek perbandingan antara Syekh Ali Jum’ah dan Syekh Jadul Haq Alj,
mengenai hukum bunga bank.

Ketiga karya yang telah dibahas di atas, yaitu tulisan I[lham Basrian Jasuma
Putra, Ismiati dan Fuad Fansuri, serta Jati Riwi Maliastuti dan Tedi Kholiluddin,
merupakan publikasi yang paling dekat dan linear dengan kajian penulis mengenai
hukum bunga bank dalam perspektif Islam. Ketiganya menyentuh isu yang sama,
yaitu perdebatan mengenai status hukum bunga bank dan perbedaan pandangan
dari berbagai ulama atau kelompok intelektual. Berdasarkan kajian literatur ini,
penelitian penulis tetap menunjukkan keunikan dan orisinalitas, karena fokus
kajian penulis lebih mendalam pada perbandingan pandangan antara dua tokoh
ulama besar, Syekh Ali Jum'ah dan Syekh Jadul Haq Ali, yang berbeda dengan
karya-karya sebelumnya yang lebih mengarah pada tokoh-tokoh lain atau
kelompok tertentu.

Penelitian ini merupakan karya ilmiah berbasis kajian literatur yang
menggunakan pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini bertujuan untuk
menggambarkan secara detail dan menganalisis pandangan dua ulama besar,
Syekh Ali Jum’ah dan Syekh Jadul Haq Ali, mengenai konsep bunga bank dalam
perspektif hukum Islam. Fokus penelitian diarahkan pada penelusuran berbagai
literatur yang relevan dan kredibel sebagai dasar utama untuk menggali informasi
dan menyusun argumen secara logis dan terstruktur. Kajian ini juga menyoroti
keterkaitan pemikiran kedua ulama tersebut dengan prinsip-prinsip syariah yang
mendasari pandangan mereka, sehingga menghasilkan pemahaman yang
menyeluruh mengenai isu bunga bank dalam diskursus hukum Islam.

Data yang diperoleh melalui kajian literatur dikumpulkan, dievaluasi secara
kritis, dan dikelompokkan berdasarkan tema yang relevan, seperti definisi bunga
bank, hukum riba dalam Islam, dan pendekatan syariah. Metode pengelolaan data
ini bertumpu pada analisis deskriptif untuk menjelaskan pandangan masing-
masing ulama dan metode komparatif untuk membandingkan pemikiran mereka.
Dengan menggunakan pendekatan ini, penelitian mampu memberikan gambaran
mendalam tentang perbedaan dan persamaan pandangan antara kedua ulama,
serta menyajikan analisis yang terperinci mengenai implikasi hukum dari konsep
bunga bank dalam perspektif syariah.

Biografi Syekh Ali Jum’ah

Nama lengkapnya adalah Abu Ubadah Nur ad-Din 'Ali bin Jum‘h bin
Muhammad bin Abdul Wahhab bin Salim bin Abdullah bin Sulaiman, yang lebih
dikenal dengan gelar al-Azhari asy-Syafi'i al-Asy'ari. Ia adalah seorang ulama besar
yang lahir pada hari Senin, 7 Jumadil Akhir 1371 H atau bertepatan dengan 3
Maret 1952 M di Kota Bani Suef (Sunarto et al., 2022). Beliau berasal dari keluarga
yang sangat terpelajar. Ibunya, Fatimah Hanim binti 'Ali bin 'Id, dikenal sebagai
wanita yang dihormati, sementara ayahnya, Jum’ah bin Muhammad, merupakan
seorang ahli fikih lulusan Fakultas Hukum Universitas Kairo. Ali Jum'ah
menunjukkan kecerdasannya sejak kecil. [a menyelesaikan pendidikan dasar di
madrasah ibtidaiyah pada tahun 1963, lalu melanjutkan ke madrasah tsanawiyah
di Bani Suef, yang ia tamatkan pada tahun 1966. Setelah itu, ia pindah ke Kairo
untuk melanjutkan pendidikan. Di sana, ia mulai menghafal Al-Qur'an dan berhasil

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|88



menyelesaikannya pada tahun 1969, bertepatan dengan kelulusannya dari
madrasah Aliyah (Afadi, 2024).

Setelah menamatkan pendidikan menengah, Ali Jum’ah melanjutkan
studinya di Universitas 'Ain Syams dan berhasil memperoleh gelar sarjana dari
Fakultas Perdagangan pada tahun 1973. Tidak berhenti di situ, beliau melanjutkan
studi ke Universitas al-Azhar, tempat di mana ia mendalami berbagai ilmu agama.
Di universitas tersebut, beliau menghafal kitab-kitab penting seperti Tuhfatul Atfal
dalam Ilmu Tajwid, Alfiyah Ibnu Malik dalam Ilmu Nahwu, al-Rahabiyah dalam
[lmu Waris, al-Gayah wa al-Taqrib dalam Ilmu Fikih, serta al-Manzumah al-
Bayquniyah dalam Ilmu Mustalah Hadis. Penguasaan terhadap kitab-kitab ini
menjadi landasan kokoh bagi pengembangan keilmuannya di masa depan (Faiqoh,
2021).

Ali Jum’ah melanjutkan pendidikan tingginya di Universitas al-Azhar dan
pada tahun 1979 meraih gelar sarjana dari Fakultas Dirasat Islamiyah wa al-
‘Arabiyah. Beliau kemudian mengambil program Magister di bidang Ushul Fikih di
Fakultas Syari’ah wa al-Qanun, Universitas al-Azhar, dan lulus dengan predikat
Cumlaude pada tahun 1985. Keahliannya semakin diakui setelah ia meraih gelar
Doktor dalam bidang yang sama pada tahun 1988, juga dengan prestasi gemilang.
Selain itu, Ali Jum’ah aktif menghadiri majlis ilmu di Masjid al-Azhar, di mana ia
belajar dari para ulama besar. Ketekunannya dalam menimba ilmu menjadikannya
mampu memahami detail-detail penting dalam ilmu hadis, termasuk menganalisis
perawi dan pendapat para ahli.

Sebagai ulama yang lahir dari tradisi akademik al-Azhar, Ali Jum’ah banyak
mendapat bimbingan dari para masyayikh terkemuka di berbagai bidang ilmu.
Beberapa gurunya yang berpengaruh antara lain Abdullah bin Siddiq al-Ghumari,
Abdul Fattah Abu Gudda, dan Muhammad Abunnur Zuhair. Dengan dedikasi tinggi,
ia tidak hanya menjadi seorang murid yang cerdas, tetapi juga seorang penulis
produktif. Hingga saat ini, tercatat 89 karya yang telah dihasilkan olehnya.
Sebagian besar karyanya berkaitan dengan Ushul Fikih, mencerminkan
keahliannya sebagai guru besar dalam bidang tersebut.

Berbicara karyanya, terdapat beberapa buku penting seperti Al-Hukmu asy-
Syar’i ‘Inda al-Usuliyyin, Aliyyatu al-ljtihad, Al-Iima’ ‘Inda al-Usuliyyin, Al-Qiyas ‘Inda
al-Usuliyyin, dan Usulu al-Figh wa Alaqatuhu bi al-Falsafah al-Islamiyyah. Selain itu,
beliau juga menulis buku seperti Syarh Alfiyah as-Sirah li Ajhuri dan Al-Kalim A-
Tayyib Fatawa Asriyyah (Ulum & Fajar, 2020). Karya-karya ini menunjukkan
kedalamannya dalam bidang hukum Islam serta kemampuannya menjawab
permasalahan kontemporer dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip
tradisional yang diwariskan oleh para ulama terdahulu.

Sebagai seorang mujtahid, Ali Jum’ah dikenal memiliki kemampuan berpikir
yang tajam dalam menganalisis berbagai persoalan hukum. la mampu memadukan
pandangan ulama klasik dengan pendekatan modern untuk memberikan solusi
yang relevan terhadap persoalan yang tidak ditemukan pada era sebelumnya.
Kemampuannya untuk menggambarkan, menganalisis, dan memberikan jawaban
atas berbagai pertanyaan menjadikannya rujukan bagi banyak kalangan. Beliau
percaya bahwa pentingnya memahami pertanyaan secara mendalam bertujuan
untuk membatasi hukum dengan tepat, sehingga menghasilkan fatwa yang relevan
dan sesuai dengan konteks zaman.

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|89



Biografi Syekh Jadul Haq Ali

Syaikh Jadul Haq Ali Jadul Haq dilahirkan pada Kamis, 13 Jumadil Akhir
1335 atau bertepatan dengan 5 April 1917 di desa Batrah, wilayah Thalkha, Kota
Mansurah, Provinsi Daqahaliyah, Mesir. Beliau berasal dari keluarga petani,
sehingga sejak kecil sudah terbiasa dengan kehidupan perkebunan dan
persawahan. Kehidupan di perkampungan yang asri dan keluarga yang religius
menjadi faktor penting dalam pembentukan karakter dan kepribadiannya. Selain
pengaruh dari lingkungan, beliau juga mendapatkan pendidikan dasar Islam dari
keluarga dan giat menghadiri majelis ilmu. Di usia kanak-kanak, beliau belajar
membaca, menulis, dan menghafal Al-Qur'an di bawah bimbingan Syaikh Al-
Bahensawy. Pendidikan ini menjadi fondasi kuat dalam perjalanan hidupnya
menuju dunia akademik yang lebih luas.

Pada tahun 1930, Jadul Haq meninggalkan kampung halamannya untuk
melanjutkan pendidikan di Ma’had Al-Ahmadi Ad-Dini, Thantha. Di kota ini, beliau
mendalami ilmu agama dan mendapatkan pengalaman baru yang memperluas
wawasannya. Empat tahun kemudian, tepatnya pada 1934, beliau berhasil
menyelesaikan pendidikan di tingkat ibtidaiyah Al-Azhar. Tidak berhenti di situ,
beliau melanjutkan pendidikan ke tingkat tsanawiyah Al-Azhar di Kairo dan lulus
pada tahun 1939. Semangat belajarnya terus menyala, dan pada akhirnya beliau
memutuskan untuk melanjutkan studi ke tingkat universitas. Setelah berdiskusi
dengan seorang guru fikih di kampungnya, beliau tertarik untuk masuk Fakultas
Bahasa Arab di Universitas Al-Azhar. Namun, keterlambatan dalam administrasi
membuat beliau gagal diterima di fakultas tersebut.

Kegagalan tersebut membuka jalan bagi orang tuanya yang sebenarnya
lebih menginginkan beliau masuk Fakultas Syariah. Jadul Haq akhirnya diterima di
Fakultas Syariah dan berhasil menyelesaikan pendidikan tingkat license pada
tahun 1944. Setelah itu, beliau melanjutkan pendidikan lanjutan di bidang
kehakiman selama dua tahun. Pada tahun 1946, beliau lulus sebagai salah satu dari
lima alumni terbaik Mahkamah Syariah, yang membawanya menerima
penghargaan langsung dari Raja Faruq. Prestasi ini menjadi tonggak awal karirnya
di dunia hukum dan keagamaan. Dengan pengetahuan mendalam yang dimilikinya,
Jadul Haq mulai menjalani karir profesional sebagai pegawai di Mahkamah
Syariah.

Karir Jadul Haq terus berkembang pesat setelah bergabung dengan
Mahkamah Syariah. Pada tahun 1953, beliau diangkat sebagai sekretaris mufti di
Darul Ifta' Mesir. Setahun kemudian, beliau kembali ke Mahkamah Syariah dan
menjabat sebagai hakim. Ketika pengadilan Syariah dihapus pada tahun 1956,
beliau dipindahkan ke pengadilan sipil namun tetap menjalankan tugasnya sebagai
hakim. Pada tahun 1976, beliau diamanahi sebagai pengarah di Mahkamah
Banding, di mana beliau mulai aktif mengeluarkan fatwa dan memberikan solusi
fikih kepada masyarakat. Kedalaman ilmu dan kepiawaiannya dalam
menginterpretasikan hukum Islam membuatnya semakin dikenal dan dipercaya
sebagai ulama yang kompeten.

Pada Agustus 1978, Jadul Haq diangkat menjadi Mufti Mesir oleh Menteri
Kehakiman. Selama menjabat sebagai mufti, beliau mengorganisir dan
mendokumentasikan seluruh fatwa yang pernah dikeluarkan oleh Darul Ifta'. Hasil
kerja beliau tercatat dalam arsip yang dikenal dengan nama Silsilah al-Fatawa.

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|90



Selama masa jabatannya, beliau mengeluarkan 1328 fatwa yang menjadi rujukan
penting bagi masyarakat Mesir dan dunia Islam. Pada Januari 1982, beliau
meninggalkan jabatan tersebut untuk menjabat di Kementerian Wakaf. Kiprahnya
di kementerian ini ditandai dengan berbagai pertemuan dengan para imam dan
khatib untuk mendengarkan permasalahan mereka serta mencari solusi terbaik
(Wahid, 2021).

Tepat pada 17 Maret 1982, melalui keputusan pemerintah Mesir, Jadul Haq
ditunjuk sebagai Syaikh Al-Azhar ke-42, menggantikan Imam Akbar Dr.
Muhammad Abdul Rahman Baisor. Pada masa kepemimpinannya, Al-Azhar
mengalami kemajuan signifikan di berbagai aspek, termasuk kelembagaan,
keilmuan Islam, dan metode pengajaran. Kebijakan-kebijakannya yang didasarkan
pada penelitian mendalam dan orientasi kemaslahatan umat membuatnya
dihormati di kalangan ulama dan masyarakat. Beliau dikenal sebagai seorang
hakim yang faqih, berpijak pada keadilan, dan mampu mengambil keputusan yang
diterima secara luas tanpa menimbulkan kebingungan.

Pada tahun 1988, Jadul Haq terpilih sebagai Ketua Dewan Islam
Internasional untuk Dakwah dan Pertolongan. Pada masa itu, Al-Azhar semakin
berkembang pesat, dengan lembaga-lembaganya tersebar di berbagai desa dan
kota di Mesir. Jumlah lembaga Al-Azhar di masa kepemimpinannya meningkat
drastis hingga mencapai lebih dari enam ribu. Perkembangan ini menjadi bukti
keberhasilan beliau dalam memimpin salah satu institusi keagamaan tertua di
dunia. Selain itu, beliau terus aktif dalam memberikan arahan dan bimbingan
kepada para imam serta mengeluarkan fatwa yang bermanfaat bagi masyarakat
luas.

Dengan berbagai pencapaian tersebut, Syaikh Jadul Haq dikenal sebagai
sosok yang mampu membawa perubahan positif di bidang pendidikan Islam dan
hukum syariah. Kehidupannya yang penuh dedikasi terhadap ilmu dan keadilan
menjadikannya teladan bagi generasi setelahnya. Beliau meninggalkan warisan
besar berupa fatwa-fatwa, kebijakan, dan institusi yang terus memberikan manfaat
hingga kini. Perjalanan hidupnya menjadi inspirasi bagi banyak orang untuk terus
berjuang menuntut ilmu dan mengabdikan diri demi kebaikan umat manusia.

Metode Pemikiran Syekh Ali Jum’ah

Metode Pemikiran Imam Ali Jum'ah dalam bidang fikih dan fatwa
menunjukkan pendekatan yang sangat kontekstual terhadap permasalahan yang
dihadapi umat Islam, khususnya dalam menghadapi perkembangan zaman. Dalam
pandangan Imam Ali Jum'ah, terdapat perbedaan mendasar antara fikih dan fatwa
(Ayyubi & Aprilia, 2023). Fikih merupakan pengetahuan mengenai hukum-hukum
syariat, sedangkan fatwa melibatkan usaha intelektual yang lebih besar untuk
menerapkan hukum tersebut dalam konteks waktu dan keadaan tertentu
(Muhazir, 2021). Oleh karenanya, fatwa yang dikeluarkan harus relevan dengan
situasi umat saat ini dan berusaha menjawab permasalahan hidup umat dengan
pendekatan yang bijak dan tepat.

Kitab Fatawa Asriyyah, yang diterbitkan pada tahun 2005, mengumpulkan
sebanyak 385 fatwa yang terbagi dalam 20 bagian dan mencakup berbagai aspek
kehidupan. Kitab ini membahas fatwa tentang bersuci, interaksi dengan al-Quran

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|91



bagi orang yang sedang haid, hukum menyentuh aurat, serta persoalan-persoalan
lainnya yang sering dihadapi umat, seperti masalah jual beli, transaksi di bank
[slam, serta hukum-hukum dalam berbisnis dan berinteraksi dengan barang yang
haram. Fatwa-fatwa ini dirancang untuk memberikan panduan yang jelas dan
aplikatif di tengah kehidupan masyarakat yang semakin kompleks (Faiqoh, 2021).

Imam Ali Jum'ah juga memperkenalkan suatu metode ijtihad yang sangat
relevan dengan kondisi masyarakat masa kini. Menurut beliau, ada dua alasan
utama yang mengharuskan dilakukannya ijtihad dalam menghadapi masalah-
masalah hukum: pertama, adanya nash-nash (teks-teks hukum) yang masih
bersifat zanni (tidak pasti), yang memberikan ruang bagi ulama untuk berijtihad,
dan kedua, terbatasnya jumlah nash yang ada dalam al-Quran dan hadis,
sementara permasalahan dalam kehidupan manusia tidak terbatas jumlahnya.
Untuk itu, ijtihad menjadi penting dalam menghadapi tantangan zaman.

Sebagai contoh konkret, salah satu fatwa yang menuai perhatian luas adalah
fatwa terkait hukum jual beli minuman keras (Khamr) di negara-negara non-
Muslim. Fatwa ini mencerminkan betapa pentingnya konteks dalam menentukan
suatu hukum. Di negara-negara yang mayoritas penduduknya non-Muslim, seperti
Amerika Serikat atau Inggris, di mana Khamr adalah barang yang legal dan
tersedia di hampir setiap tempat makan, Imam Ali Jum'ah berpendapat bahwa
hukum jual beli Khamr di negara tersebut bisa dibolehkan, dengan alasan
kebutuhan umat Islam untuk bertahan hidup di tengah masyarakat yang mayoritas
non-Muslim. Dalam hal ini, beliau menggunakan metode ijtihad yang disebut
ijtihad al-Intiqa’l, yaitu memilih pendapat yang sesuai dengan keadaan, dan
mempertimbangkan maqashid syariah, yaitu kemaslahatan umat Islam dalam
menjaga kehidupan mereka.

Metode yang digunakan oleh Imam Ali Jum'ah ini tidak terikat pada satu
mazhab tertentu. Beliau menggabungkan berbagai pendapat dari mazhab-mazhab
yang ada, termasuk mazhab Hanafi, Maliki, Syafi'i dan Hanbali, serta kadang-
kadang merujuk pada mazhab lain seperti Ja'fariyyah dan Zaidiyyah jika itu
diperlukan untuk mewujudkan kemaslahatan umum. Fatwa tentang jual beli
Khamr ini juga mencerminkan prinsip kemudahan dalam agama (al-masyaqqah
tajlibu at-taysir) yang mengizinkan kelonggaran hukum dalam kondisi tertentu
(Faiqoh, 2021). Selain itu, Imam Ali Jum'ah menekankan pentingnya untuk selalu
merujuk kepada maqashid al-shariah dalam setiap fatwa yang dikeluarkan. Dalam
hal ini, maqashid syariah yang menjadi dasar pertimbangan adalah untuk
melindungi lima unsur penting: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam
kasus jual beli Khamr di negara non-Muslim, beliau berpendapat bahwa praktik ini
dapat diterima dalam rangka menjaga jiwa umat Islam yang tinggal di sana, agar
mereka tidak terjerumus dalam kesulitan ekonomi yang dapat membahayakan
kelangsungan hidup mereka.

Pendekatan fleksibel dan pragmatis yang diterapkan oleh Imam Ali Jum’ah
menunjukkan bahwa fatwa tidak hanya didasarkan pada teks-teks agama, tetapi
juga harus memperhatikan dinamika sosial, ekonomi, dan budaya yang sedang
berlangsung. Fatwa yang dihasilkannya bertujuan untuk tidak hanya dapat
diterima oleh umat Islam, tetapi juga mendukung keberlanjutan hidup mereka
dalam masyarakat yang majemuk dan multikultural. Fatwa tersebut

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|92



mencerminkan ijtihad modern yang dirancang untuk menyelesaikan permasalahan
umat secara efektif dan efisien, sambil tetap menjaga inti tujuan syariat Islam.

Metode Pemikiran Syekh Jadul Haq Ali

Metode pemikiran Syekh Jadul Haq Ali dalam memahami hukum Islam
mencerminkan pendekatan yang sangat hati-hati dan terstruktur. Beliau
memandang bahwa penerapan hukum Islam harus didasarkan pada prinsip-
prinsip yang jelas dan kuat, serta mempertimbangkan konteks zaman. Syekh Jadul
Haq tidak hanya mengandalkan teks-teks yang ada, tetapi juga memeriksa dengan
cermat riwayat-riwayat yang sahih, sumber nash yang dapat dipercaya, serta
pandangan-pandangan ulama dari berbagai mazhab. Pendekatannya menekankan
pentingnya integritas dalam interpretasi hukum, dengan tujuan agar fatwa-fatwa
yang dikeluarkan tetap sesuai dengan ajaran Islam yang murni, namun tetap
relevan dengan kondisi sosial dan budaya yang terus berkembang (Ghofur, 2016).

Syekh Jadul Haq sangat menekankan pentingnya riwayat-riwayat shahih
dalam proses ijtihadnya. Beliau memastikan bahwa setiap riwayat yang dijadikan
dasar hukum memiliki mata rantai penularan yang sahih dan dapat
dipertanggungjawabkan. Dalam hal ini, beliau juga berupaya membenarkan
sumber nash yang digunakan, apakah itu dari Al-Qur’an, Hadis, ataupun pendapat
para fugaha di empat mazhab utama. Beliau tidak hanya mengandalkan teks yang
ada, tetapi juga mengenal dengan baik ucapan para fugaha dari berbagai mazhab
untuk memperkaya wawasan hukum Islam yang bersifat universal dan
menyeluruh. Pemilihan sumber yang sahih dan terpercaya ini menjadi dasar utama
dalam menentukan fatwa yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Dalam pandangan Syekh Jadul Haq, penting untuk membedakan antara
fleksibilitas dalam hukum Islam dan pengembangan hukum yang melampaui batas.
Beliau mengingatkan bahwa beberapa orang mungkin menggunakan fatwa sebagai
alat untuk menundukkan kekuasaan yang sah atau bahkan menormalisasi budaya
yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Pembedaan ini penting agar
fatwa tidak disalahgunakan untuk kepentingan tertentu yang justru bisa merusak
integritas yurisprudensi Islam. Dalam hal ini, Syekh Jadul Haq sangat berhati-hati
dalam memberikan ruang bagi fleksibilitas hukum, dengan tujuan agar prinsip-
prinsip Islam tetap terjaga dan tidak terdistorsi oleh budaya atau ideologi yang
bertentangan dengan ajaran agama.

Syekh Jadul Haq juga sangat berhati-hati dalam menerapkan ijtihad,
terutama dalam mengatur kendali dan batasan-batasan yang harus dipatuhi.
Beliau menyadari bahwa kebebasan dalam berijtihad yang tidak terkendali dapat
membuka pintu bagi penyimpangan terhadap ajaran agama. Beliau menekankan
pentingnya mengontrol ijtihad agar tidak membuka ruang bagi penyalahgunaan
atau penafsiran yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang asli. Dengan
memperhatikan kendali dan batasan ini, Syekh Jadul Haq ingin memastikan bahwa
ijtihad yang dilakukan tidak mengarah pada ekspansi atau perubahan yang terlalu
jauh dari prinsip-prinsip dasar agama.

Syekh Jadul Haq juga mengajak umat Islam untuk terus mengingat kembali
dan mengkaji fatwa-fatwa yang telah ada dengan seksama. Setelah melakukan
kajian terhadap sumber-sumber pokok, beliau berusaha untuk menyaring

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|93



perbedaan-perbedaan fikih dan sektarian menjadi suatu pemahaman yang dapat
diterima oleh seluruh umat Islam, meskipun mereka memiliki latar belakang yang
berbeda. Pendekatan ini bertujuan agar hukum Islam yang diterapkan dapat
mencerminkan kesatuan pemahaman di kalangan umat Islam, meskipun terdapat
perbedaan dalam penafsiran dan praktik fikih. Hal ini menunjukkan bahwa Syekh
Jadul Haq berusaha untuk menciptakan formula hukum yang tidak hanya relevan,
tetapi juga dapat diterima secara universal oleh umat Islam.

Konsep pemikiran Syekh Jadul Haq mencakup pentingnya menjaga
ketelitian dalam memilih sumber hukum yang sahih, serta mengatur batasan
dalam ijtihad agar tidak menyesatkan umat. Beliau menekankan perlunya
fleksibilitas dalam menerapkan hukum Islam, namun dengan tetap menjaga
integritas ajaran agama dan menghindari penyalahgunaan fatwa. Dengan
pendekatan yang hati-hati ini, Syekh Jadul Haq berusaha untuk memastikan bahwa
hukum Islam dapat diterapkan dengan benar, relevan, dan tetap sesuai dengan
prinsip-prinsip ajaran agama yang murni, meskipun dalam menghadapi perubahan
zaman dan konteks sosial yang terus berkembang.

Konsep Bunga Bank Menurut Syekh Ali Jum’ah

Konsep bunga bank menurut Syekh Ali Jum’ah mengusung pendekatan yang
berbeda terhadap hukum riba dalam perbankan modern. Menurut beliau, fatwa
yang mengharamkan bunga bank, terutama yang dikaitkan dengan riba, tidak lagi
relevan dalam konteks ekonomi masa kini. Penegasan ini berakar pada
pemahaman bahwa uang dan bank kini tidak lagi berhubungan dengan standar
emas seperti yang berlaku pada masa lalu. Dalam pandangan Syekh Ali Jum’ah,
sistem perbankan yang ada saat ini tidak dapat disamakan dengan sistem
perbankan pada masa lalu yang masih mengacu pada emas sebagai dasar nilai.
Menurutnya, fatwa yang menganggap bank sebagai lembaga yang terlibat dalam
praktik riba, terutama yang dikeluarkan pada masa itu, tidak lagi dapat diterima
dalam konteks ekonomi modern (Musaiyana et al., 2025).

Syekh Ali Jum'ah menjelaskan bahwa pemahaman tentang bank dan uang
yang berkembang di masyarakat pada masa lalu sangat berbeda dengan apa yang
kita kenal sekarang. Sebelum terjadinya perubahan dalam sistem ekonomi, uang di
masyarakat memang bergantung pada emas. Pada masa itu, banyak fatwa yang
mengharamkan bunga bank dengan alasan bahwa bank melakukan praktik riba
berdasarkan asumsi bahwa uang yang beredar masih terkait dengan emas. Namun,
perkembangan sistem uang dan keuangan modern, terutama yang diterbitkan oleh
bank sentral, menjadikan fatwa tersebut tidak relevan lagi (Hidayatullah, 2021).
Uang yang beredar saat ini tidak lagi tergantung pada emas, tetapi pada kebijakan
ekonomi negara dan Bank Sentral, yang mengatur peredaran uang tersebut. Hal ini
mengubah pandangan terhadap bank, dari lembaga yang dianggap berpotensi
melakukan riba, menjadi lembaga yang fungsinya lebih kompleks dan terintegrasi
dalam sistem ekonomi global.

Selain itu, Syekh Ali Jum’ah juga menekankan bahwa setiap fatwa yang
dikeluarkan harus dilandasi dengan pemahaman yang mendalam tentang kondisi
sosial, ekonomi, dan politik yang berlaku pada waktu itu. Fatwa tidak dapat
bersifat statis, melainkan harus relevan dengan perubahan zaman. Jika suatu

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|94



kondisi atau peristiwa berubah, maka fatwa yang berlaku pada masa sebelumnya
bisa jadi sudah tidak sesuai lagi. Syekh Ali Jum’ah mengingatkan pentingnya
seorang mufti untuk memiliki wawasan yang luas dan pemahaman yang
mendalam terhadap berbagai masalah yang diajukan kepadanya, agar fatwa yang
diberikan tidak menyesatkan atau tidak relevan dengan kondisi yang ada. Fatwa
yang disesuaikan dengan zaman akan memberikan solusi yang lebih tepat bagi
umat (Sugianto & Salma, 2020).

Dalam konteks ini, Syekh Ali Jum’ah juga membahas tentang pandangan
bahwa uang dan bank adalah dua entitas yang berbeda. Pada masa lalu, sebagian
besar masyarakat memandang bahwa uang adalah barang yang terpisah dari bank.
Uang dianggap sebagai komoditas yang berdiri sendiri, sementara bank dilihat
sebagai lembaga yang tidak terkait langsung dengan uang itu sendiri. Namun,
dalam sistem perbankan modern, hal ini tidak lagi relevan. Menurut Syekh Ali
Jum’ah, uang yang beredar sekarang dikeluarkan oleh bank sentral dan digunakan
oleh bank-bank lainnya dalam berbagai transaksi. Bank dan uang tidak dapat
dipisahkan, melainkan keduanya merupakan bagian dari satu sistem yang saling
terkait. Dengan pemahaman ini, tidak lagi mungkin menganggap bank sebagai
lembaga yang terpisah dari uang, dan karenanya, pandangan lama yang
menganggap bank sebagai riba menjadi tidak tepat.

Lebih lanjut, Syekh Ali Jum’ah menjelaskan bahwa apabila seseorang
menganggap bank sebagai riba, maka secara logis, ia juga harus menganggap
seluruh uang yang beredar sebagai riba, karena uang yang beredar berasal dari
bank. Hal ini menunjukkan bahwa ada ketidaksesuaian dalam logika tersebut.
Karena tidak ada orang yang menganggap uang yang beredar sebagai riba,
meskipun uang tersebut diterbitkan oleh bank, maka pemahaman yang
menyatakan bank sebagai riba harus dipertanyakan. Syekh Ali Jum’ah mengajak
umat untuk memahami bahwa uang yang digunakan dalam transaksi bank saat ini
merupakan bagian dari sistem ekonomi yang sah, dan karena itu, bank tidak bisa
dikategorikan sebagai lembaga yang berpraktik riba. Hal ini juga menunjukkan
bahwa kita perlu mengkaji sistem perbankan secara menyeluruh dan tidak
melihatnya dari perspektif yang sempit atau terbatas pada pandangan masa lalu.

Dalam pandangan Syekh Ali Jum’ah, transaksi yang terjadi dalam sistem
perbankan modern sebenarnya lebih tepat dipahami sebagai pembiayaan atau
investasi, bukan sekadar hutang-piutang. Pada dasarnya, bank berfungsi sebagai
lembaga yang menyediakan pembiayaan untuk berbagai proyek ekonomi dan
investasi, bukan sebagai pemberi pinjaman yang mengambil keuntungan tanpa
kontribusi produktif. Bunga bank yang sering dianggap sebagai keuntungan
tambahan dari hutang sebenarnya merupakan hasil dari pembiayaan yang sah dan
memiliki dasar yang kuat. Transaksi bank yang melibatkan bunga bukan
merupakan riba, karena bank tidak hanya memberikan pinjaman tanpa hasil,
tetapi turut berpartisipasi dalam pembiayaan yang mendukung perekonomian.

Syekh Ali Jum’ah juga menegaskan bahwa perbedaan antara transaksi yang
melibatkan bunga bank dan riba terletak pada tujuan dan struktur transaksi
tersebut. Riba terjadi apabila ada tambahan keuntungan dari hutang yang tidak
terkait dengan produksi atau kontribusi nyata. Sebaliknya, dalam transaksi
perbankan modern, bank berperan dalam menyediakan pembiayaan untuk
proyek-proyek produktif yang dapat memberikan manfaat ekonomi bagi

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|95



masyarakat. Keuntungan yang diperoleh dalam transaksi perbankan lebih tepat
disebut sebagai hasil dari pembiayaan yang sah, bukan bunga hutang yang
dihasilkan tanpa adanya kontribusi produktif (Baihaqi, 2022).

Dalam pemahaman Syekh Ali Jum'ah, sistem perbankan yang berlaku
sekarang tidak terkait dengan emas atau perak, sehingga tidak dapat dianggap
sebagai riba. Transaksi yang terjadi dalam sistem perbankan modern lebih tepat
dipandang sebagai pembiayaan atau investasi, yang bukan merupakan hutang-
piutang dalam pengertian tradisional. Dalam hal ini, Syekh Ali Jum’ah menegaskan
bahwa hukum riba hanya berlaku jika transaksi benar-benar melibatkan hutang-
piutang dengan tambahan tanpa kontribusi produktif. Karena sistem perbankan
modern tidak berfungsi demikian, maka transaksi yang terjadi dalam perbankan
tidak dapat dihukumi sebagai riba.

Syekh Ali Jum'ah juga mengingatkan bahwa bank memiliki tanggung jawab
sosial yang besar, yaitu untuk menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah inflasi.
Bank sentral memiliki peran penting dalam mengatur peredaran uang dan
menjaga keseimbangan dalam perekonomian negara. Bank tidak hanya berfungsi
untuk menghasilkan keuntungan, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan
masyarakat, termasuk dalam mengatasi masalah ekonomi yang lebih besar. Dalam
hal ini, bank berperan sebagai lembaga yang berfungsi untuk menjaga kestabilan
ekonomi, dan bukan semata-mata untuk mencari keuntungan pribadi
(Hidayatullah, 2021).

Singkatnya, Syekh Ali Jum'ah menjelaskan bahwa sistem perbankan
modern, meskipun berasal dari pengaruh sistem ekonomi Barat, tidak dapat
dihindari oleh negara-negara di seluruh dunia. Sebagai bagian dari ekonomi global,
negara tidak dapat menghindari sistem bank global yang sudah menjadi bagian
integral dari struktur ekonomi dunia. Negara perlu beradaptasi dengan sistem ini
dan mencari cara-cara untuk menyesuaikan prinsip-prinsip hukum Islam dengan
sistem ekonomi yang berlaku secara internasional. Bank, dalam konteks ini, tidak
bisa dihukumi sebagai riba, karena ia berperan sebagai lembaga pembiayaan yang
sah dan integral dalam sistem ekonomi modern.

Konsep Bunga Bank Menurut Syekh Jadul Haq Ali

Konsep bunga bank menurut Imam Jadul Haq Ali mengacu pada pandangan
Islam yang secara tegas mengharamkan kedua jenis riba, yaitu riba fadhl
(kenaikan) dan riba nasiah (kredit). Larangan ini didasarkan pada sumber-sumber
utama syariah, yaitu Al-Qur'an, Sunnah Nabi Muhammad SAW, dan ijma' ulama
sejak masa awal Islam. Dalam pandangan ini, riba tidak hanya merusak keadilan
dalam transaksi ekonomi, tetapi juga bertentangan dengan nilai-nilai moral dan
sosial yang dijunjung oleh Islam. Setiap bentuk bunga yang dihasilkan dari
pinjaman berbunga, termasuk yang diatur dalam sistem perbankan modern, dinilai
berada dalam kategori yang dilarang oleh syariat.

Menurut Imam Jadul Haq Ali, sertifikat investasi dengan bunga tetap
dikategorikan sebagai pinjaman berbunga, sehingga masuk dalam cakupan riba
nasiah yang telah dilarang dalam syariat Islam. Hal ini didasarkan pada
karakteristik transaksi tersebut, di mana imbalan berupa bunga telah ditentukan
sebelumnya tanpa adanya unsur produktivitas yang nyata dalam penggunaan dana

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|96



tersebut. Dalam syariah, transaksi semacam ini tidak diperbolehkan, karena
dianggap mengambil manfaat sepihak dari uang yang dipinjamkan, tanpa
memberikan kontribusi produktif kepada perekonomian atau masyarakat secara
umum. Seorang Muslim dilarang untuk mengambil keuntungan dari transaksi
semacam ini, termasuk keuntungan yang dihasilkan dari menabung di bank
dengan sistem bunga.

Imam Jadul Haq Ali juga menyoroti bahwa klaim yang menyatakan bahwa
bunga bank dapat dianggap sebagai imbalan atas jasa pengelolaan dana (wali)
adalah tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Sertifikat investasi dengan
bunga tetap tidak dapat dipandang sebagai bentuk jasa wali, karena sifatnya yang
mengandung unsur riba. Dalam perspektif ini, Islam mengajarkan bahwa setiap
bentuk keuntungan yang diperoleh harus berasal dari kontribusi produktif atau
usaha yang nyata, bukan dari tambahan yang ditentukan secara sepihak dalam
transaksi keuangan. Pandangan yang mencoba membenarkan bunga bank dengan
alasan tertentu tidak dapat diterima dalam syariah.

Imam Jadul Haq Ali mencatat adanya perbedaan pendapat dalam kasus
sertifikat investasi yang memberikan hadiah tetapi tidak menetapkan bunga atau
manfaat tetap. Dalam hal ini, hadiah yang diberikan termasuk dalam kategori janji
hadiah (wa’d bil hadiah), yang diperbolehkan oleh sebagian ulama. Berbeda
dengan bunga yang bersifat wajib dalam transaksi riba, hadiah bersifat sukarela
dan tidak terikat secara hukum dalam syariah. Bentuk transaksi ini dianggap lebih
mendekati prinsip-prinsip Islam, selama hadiah tersebut tidak menjadi unsur yang
memaksa dalam transaksi tersebut.

Dalam pandangannya, Imam Jadul Haq Ali menekankan pentingnya
membedakan antara transaksi yang berbasis riba dan transaksi yang berbasis pada
prinsip-prinsip muamalah Islami. Islam memberikan ruang bagi transaksi
keuangan yang adil, transparan, dan saling menguntungkan, seperti mudharabah
dan musyarakah, yang didasarkan pada prinsip berbagi risiko dan keuntungan.
Umat Islam didorong untuk mengadopsi sistem keuangan yang sesuai dengan
nilai-nilai syariah dan menjauhi praktik-praktik yang mengandung unsur riba.

Pandangan Imam Jadul Haq Ali tentang bunga bank didasarkan pada
prinsip-prinsip Islam yang menekankan keadilan, kemanfaatan, dan produktivitas
dalam transaksi keuangan. Beliau menolak setiap bentuk bunga yang ditentukan
sebelumnya, karena dianggap melanggar larangan riba yang ditetapkan oleh
syariah. Dalam hal ini, beliau juga mendorong umat Islam untuk mencari alternatif
yang lebih sesuai dengan prinsip-prinsip syariah dalam bertransaksi, seperti
sistem keuangan syariah yang berbasis pada keadilan dan kemitraan. Pandangan
ini sejalan dengan upaya untuk menciptakan sistem ekonomi yang tidak hanya
berorientasi pada keuntungan, tetapi juga memberikan manfaat yang lebih luas
bagi masyarakat.

Persamaan dan Perbedaan Pemikiran

Pandangan Syekh Ali Jum’ah dan Syekh Jadul Haq Ali mengenai bunga bank
memperlihatkan dua pendekatan yang berbeda terhadap hukum perbankan
modern dalam konteks Islam. Kedua tokoh ini sama-sama mengakui adanya
perbedaan antara sistem perbankan masa lalu dan sistem perbankan modern,

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|97



namun cara mereka menginterpretasikan hukum riba dan bunga bank beragam.
Syekh Ali Jum'ah menekankan bahwa hukum riba dalam konteks ekonomi masa
kini tidak lagi relevan dengan fatwa-fatwa yang dikeluarkan pada masa laluy,
terutama yang mengaitkan bunga bank dengan riba. Dalam pandangannya, uang
dan sistem perbankan saat ini tidak bisa dibandingkan dengan zaman sebelumnya,
ketika uang masih didasarkan pada standar emas. Bank tidak dapat lagi dipandang
sebagai lembaga yang terlibat dalam praktik riba. Syekh Ali Jum'ah memandang
transaksi bank sebagai pembiayaan atau investasi yang sah, yang mendukung
perekonomian, bukan sekadar hutang-piutang. Bunga bank dalam pandangannya
bukanlah riba, karena berfungsi sebagai hasil dari pembiayaan yang sah dan
produktif.

Sementara itu, Syekh Jadul Haq Ali tetap berpegang pada pandangan bahwa
bunga bank, dalam segala bentuknya, termasuk yang terdapat dalam sistem
perbankan modern, tetap merupakan riba dan karenanya haram. Beliau mengutip
larangan riba yang ada dalam Al-Qur'an, Sunnah, dan ijma’ ulama, yang
menganggap bahwa setiap bentuk bunga yang ditentukan secara tetap dalam
transaksi pinjam-meminjam adalah riba. Bagi Syekh Jadul Haq Ali, sistem
perbankan modern yang menerapkan bunga tetap pada pinjaman atau simpanan
dianggap tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, karena dianggap mengambil
keuntungan tanpa adanya kontribusi produktif yang jelas. Meskipun ada ruang
bagi transaksi berbasis hadiah yang tidak terikat wajib, beliau tetap menolak
sistem bunga tetap yang diterapkan oleh bank.

Persamaan utama antara pandangan kedua ulama ini adalah pemahaman
bahwa sistem perbankan modern berbeda dengan sistem perbankan yang ada
pada masa lalu. Keduanya setuju bahwa konteks ekonomi yang berubah
mempengaruhi cara pandang terhadap bank. Namun, perbedaannya terletak pada
cara mereka menanggapi bunga bank. Syekh Ali Jum'ah melihat bunga bank
sebagai bagian dari sistem pembiayaan yang sah dalam ekonomi modern,
sementara Syekh Jadul Haq Ali menilai bunga bank sebagai praktik yang tetap
mengandung unsur riba yang haram.

Kedua pandangan ini mencerminkan pendekatan yang berbeda terhadap
bagaimana umat Islam harus beradaptasi dengan sistem ekonomi global, namun
tetap berusaha untuk menjaga integritas prinsip-prinsip syariah. Syekh Ali Jum'ah
lebih bersikap fleksibel dengan perkembangan ekonomi modern, sementara Syekh
Jadul Haq Ali lebih konservatif, menekankan pentingnya menghindari setiap
bentuk transaksi yang berpotensi mengandung riba, meskipun hal itu berarti
menolak sebagian besar praktik dalam perbankan konvensional.

Kesimpulan

Konsep bunga bank menurut Syekh Ali Jum’ah didasarkan pada pendekatan
fleksibilitas yang tetap mempertimbangkan maqasid asy-syari’ah sebagai dasar
hukum Islam. Syekh Ali Jum’ah memandang pentingnya adaptasi hukum untuk
menjawab kebutuhan zaman tanpa melanggar nash yang bersifat qat’'i. Dalam
perspektifnya, bunga bank tidak serta-merta dianggap sebagai riba, terutama jika
bunga tersebut digunakan untuk mendukung aktivitas ekonomi yang lebih luas
dan membawa kemaslahatan bagi masyarakat. Pendekatan ini mencerminkan

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|98



upaya untuk mengintegrasikan prinsip syariah dengan dinamika sistem keuangan
modern sehingga memberikan peluang bagi umat Islam untuk tetap terlibat dalam
aktivitas perbankan dengan cara yang bertanggung jawab.

Berbeda dengan Syekh Ali Jum’ah, Syekh Jadul Haq Ali memegang
pandangan yang lebih konservatif terkait bunga bank, menekankan pentingnya
menjaga kemurnian prinsip syariah dan melarang segala bentuk transaksi yang
menyerupai riba. Menurutnya, bunga bank termasuk dalam kategori riba gardh
yang secara tegas dilarang oleh Al-Qur’an dan Sunnah. Beliau mengingatkan bahwa
fleksibilitas dalam hukum Islam tidak boleh menjadi alasan untuk mengabaikan
nilai-nilai dasar syariah. Pendekatan ini menyoroti pentingnya pemisahan antara
pengembangan hukum yang sah dengan upaya normalisasi praktik yang
bertentangan dengan prinsip Islam. Dengan landasan pemikiran tersebut, Syekh
Jadul Haq Ali menegaskan bahwa umat Islam sebaiknya menghindari transaksi
berbasis bunga demi menjaga keberkahan harta dan keadilan dalam muamalah.

Referensi

Afadi, Ahmad Alfin. “The Law of Marrying a Daughter to an Unwanted Person
According to Syaikh Ali Jum’ah.” Al Hakam: The Indonesian Journal of Islamic
Family Law and Gender Issues 4, no. 2 (November 20, 2024): 95-109.
https://doi.org/10.35896 /alhakam.v4i2.838.

Afifah, Yasmin, Irwansyah, and Khusnul Khotimah. “Menggali Konsep Riba dan
Implikasinya dalam Pertumbuhan Perekonomian Umat.” Jurnal limiah
Ekonomi dan Manajemen 1, no. 2 (October 29, 2023): 151-61.
https://doi.org/10.61722 /jiem.v1i2.94.

Ayyubi, M. Sholahuddin Al, and Try Heni Aprilia. “‘Hukuman Mati Bagi Murtad
Perspektif Syekh Ali Jum’ah.” Syariah: Journal of Figh Studies 1, no. 1 (June
30, 2023): 43-60. https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.17.

Baihaqi, Ahmad. “Status Bunga Bank Konvensional (Bank Interest): Studi
Komparatif Fatwa Majelis Ulama Indonesia dan Darul Ifta’ Mesir.” Masters,
North Sumatra State Islamic University, Medan, 2022.
http://repository.uinsu.ac.id/21208/.

Faigoh, Ulfia Nur. “Pemikiran Syekh Ali Jum’ah tentang Fatwa Jual Beli Khamr di
Negara Non-Muslim.” Az-Zarqa’: Jurnal Hukum Bisnis Islam 13, no. 2 (2021):
177-99. https://doi.org/10.14421 /azzarqa.v13i2.2402.

Ghofur, Abdul. “Konsep Riba dalam Al-Qur’an.” Economica: Jurnal Ekonomi Islam 7,
no. 1 (May 31, 2016): 1-26.
https://doi.org/10.21580/economica.2016.7.1.1030.

Hidayat, Nanang. “Hukum Bunga Bank dalam Fatwa Syekh Jad al-Haq Ali Jad al-Haq
dan Syekh Muhammad Sayyid Thanthawi.” Other, UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, 2024. https://digilib.uinsgd.ac.id/100824/.

Hidayatullah, Muhammad Syarif. “Analisis Kritis Eksistensi Bunga Bank sebagai
Riba Keuangan Kontemporer.” Asy Syar’iyyah: Jurnal [Imu Syariah dan
Perbankan Islam 6, no. 2 (December 6, 2021): 161-201.
https://doi.org/10.32923/asy.v6i2.1928.

Ismamudi, Ismamudi, Nani Hartati, and Sakum Sakum. “Peran Bank dan Lembaga
Keuangan dalam Pengembangan Ekonomi: Tinjauan Literatur.” Jurnal

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|99



Akuntansi Neraca 1, no. 2 (August 26, 2023): 35-44.
https://doi.org/10.59837 /jan.v1i2.10.

Ismiati, and Fuad Fansuri. “Merespon Argumentasi Ulama Al-Azhar tentang Riba,
Bunga Bank dan Kredit.” Hamalatul Qur’an: Jurnal llmu-Ilmu Al-Qur’an 3, no.
2 (2022): 39-48. https://doi.org/10.37985/hq.v3i2.123.

Latifah, Eny, and Rudi Abdullah. “Bunga Bank dalam Perspektif Hukum Islam.”
JIDE: Journal of International Development Economics 1, no. 02 (November
30,2022): 111-25. https://doi.org/10.62668/jide.v1i02.1125.

Maliastuti, Jati Riwi, and Tedi Kholiluddin. “Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi dan
Ali Jum’ah tentang Hukum Bunga Bank.” Tasamuh: Media Pengembangan
IImu-IImu Keislaman, Filsafat, dan Sosial 3, no. 2 (January 16, 2022): 134-
56.

Muhazir, Muhazir. “Islam, Fatwa dan Negara: Meretas Pluralisme Hukum
Perceraian di Aceh.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 2
(December 1, 2021): 233-48. https://doi.org/10.24090/mnh.v15i2.5150.

Musaiyana, Musaiyana, R. Ira Laksana Dewi, Oyo Sunaryo Mukhlas, and Atang Abd
Hakim. “Pandangan Terkait Riba, Bunga Bank, Serta Sistem Bagi Hasil
Menurut Ulama Klasik dan Ulama Kontemporer.” Peshum: Jurnal
Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 4, no. 2 (January 12, 2025): 1826-37.
https://doi.org/10.56799 /peshum.v4i2.7146.

Putra, [lham Basrian Jasuma. “Meninjau Ulang Pernyataan Pandangan Fazlur
Rahman tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank.” Asyafina Journal: Jurnal
Akademi Pesantren 1, no. 2 (June 30, 2022): 1-10.
https://doi.org/10.2896/asyafina.v1i2.16.

Sugianto, David, and Salma Salma. “Pendekatan Maqgashid Al-Syari’ah dalam
Pemikiran Ali Jum’ah.” Jurnal Al-Ahkam 11, no. 2 (December 19, 2020):
119-32. https://doi.org/10.15548 /alahkam.v11i2.2169.

Sunarto, Muhammad Zainuddin, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan. “Pembaharuan
Ushul Figh Ali Jum’ah Muhammad.” Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam dan
Hukum Ekonomi Islam 6, no. 1 (June 30, 2022): 25-41.
https://doi.org/10.33650/jhi.v6i1.3878.

Ulum, Miftahul, and Fajar Fajar. “Metodologi Studi Islam (Studi Pemikiran Ali
Jum’ah dalam Masalah-Masalah Mu’amalat Maliyyah Mu’asirah).” Al-
“Adalah: Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 5, no. 1 (June 22, 2020): 79-94.
https://doi.org/10.31538/adlh.v5i1.630.

Wabhid, Asysyairazi Abdul. “Pelaksanaan Salat Jumat di Rumah Mengikuti Siaran
Radio Menurut Pemikiran Syekh Ahmad Bin Siddiq Al-Ghummari.” Ar-
Raniry: International Journal of Islamic Studies 7, no. 2 (October 2, 2021):
115-37. https://doi.org/10.22373/jar.v7i2.10980.

Muhammad Alwin Abdillah | Bunga Bank...|100



