
 

Politica: Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 
Vol. 12, No. 1, June 2025, (312-331) 
https://doi.org/10.32505/politica.v12i1.12472 
P-ISSN 2477-2844 || E-ISSN 2615-5745 
 

  Creative Commons Attribution-Noncommercial  4.0 International  
  (CC BY-NC 4.0) 312 

 

Relasi Agama dan Negara dalam Sistem Hukum Indonesia: 

Analisis Pemikiran Muhammad Tahir Azhary 

Aris Fajar Maulana*1, Misran2, Boihaqi Bin Adnan3 
1,2,3Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 

*Correspondence Email: arisfajarmaulana@student.ar-raniry.ac.id    

 

 

Submitted: August 01, 2025 Accepted: August 14, 2025 Published: August 27, 2025 

    https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/politica/article/view/12472 

 
Abstrack: This study examines Muhammad Tahir Azhary’s thoughts on the 
relationship between religion and the state within the Indonesian legal system. The 
research problem focuses on the position of Islam as a normative source in the 
Indonesian constitutional context. The study aims to understand Azhary’s theoretical 
construction regarding the interaction between religion and the state and its 
implications for national legal practice. This research employs a conceptual approach 
within a normative legal framework, using primary, secondary, and tertiary legal 
materials analyzed descriptively and prescriptively. The findings indicate that Azhary 
rejects the separation of religion and the state. Through the Concentric Circle Theory, 
both are viewed as complementary entities interconnected constitutionally. In his view, 
Islam serves not only as a source of moral values but also as a normative foundation 
for law and state institutions, suggesting that the relationship between religion and the 
state must be managed fairly, inclusively, and oriented toward public welfare. The 
implications of this study provide a conceptual perspective for policymakers, 
academics, and legal practitioners to harmoniously manage the relationship between 
religion and the state in Indonesia. 

Keywords: Indonesian Legal System, Muhammad Tahir Azhary, Religion, State 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji pemikiran Muhammad Tahir Azhary mengenai relasi 
agama dan negara dalam sistem hukum Indonesia. Masalah yang dikaji adalah 
bagaimana posisi Islam sebagai sumber norma dalam konteks konstitusional 
Indonesia. Tujuan penelitian ini adalah memahami konstruksi teoritis Azhary tentang 
hubungan agama dan negara serta implikasinya bagi praktik hukum nasional. 
Penelitian menggunakan pendekatan konseptual dalam kerangka hukum normatif, 
dengan data berupa bahan hukum primer, sekunder, dan tersier yang dianalisis secara 
preskriptif-deskriptif. Hasil kajian menunjukkan bahwa Azhary menolak pemisahan 
agama dan negara, dan melalui Teori Lingkaran Konsentris, keduanya dipandang 
sebagai entitas yang saling melengkapi dan terhubung secara konstitusional. Dalam 
pandangannya, Islam tidak hanya menjadi sumber nilai moral, tetapi juga fondasi 
normatif bagi hukum dan institusi negara, sehingga relasi agama dan negara harus 
dikelola secara adil, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan publik. Implikasi 
penelitian ini memberikan pandangan konseptual bagi pembuat kebijakan, akademisi, 

https://doi.org/10.32505/politica.v12i1.12472
mailto:arisfajarmaulana@student.ar-raniry.ac.id


 
313 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

dan praktisi hukum dalam mengelola hubungan agama dan negara secara harmonis di 
Indonesia. 

Kata Kunci: Sistem Hukum Indonesia, Muhammad Tahir Azhary, Agama, Negara 

Pendahuluan 

Konsep negara hukum (rechtsstaat) merupakan fondasi utama dalam 

penyelenggaraan pemerintahan yang berlandaskan supremasi hukum atau konstitusi. 

Konsep ini jelas berbeda dengan negara kekuasaan (machtsstaat), karena menekankan 

bahwa kekuasaan negara harus dijalankan berdasarkan hukum yang berlaku, bukan 

atas dasar kehendak individu atau kelompok penguasa.1 Dalam kerangka negara 

hukum, terdapat prinsip-prinsip fundamental seperti pemisahan kekuasaan, jaminan 

hak asasi manusia, independensi peradilan, serta kesetaraan warga negara di hadapan 

hukum. Negara hukum menjamin perlindungan terhadap penyalahgunaan wewenang 

oleh pihak yang berkuasa.2 

Setiap individu memiliki kebebasan untuk menyatakan pendapat, termasuk 

menentukan pilihan politik tertentu.3 Salah satu bentuk kebebasan tersebut adalah 

mengakomodasi nilai-nilai norma ajaran agama dalam politik, yang kerap dikenal 

sebagai politisasi agama.4 Secara umum, politisasi agama (politicization of religion) 

merujuk pada penggunaan norma, doktrin, ajaran, prinsip, teks, diskursus, atau 

simbol-simbol keagamaan untuk tujuan politik praktis. Dengan kata lain, agama dapat 

dimanfaatkan oleh individu atau kelompok sosial tertentu untuk kepentingan politik. 

Konsep politisasi agama ini menjadi bagian dari pembahasan relasi antara agama dan 

politik.5 

Di Indonesia, terdapat perbedaan pandangan di kalangan ahli hukum mengenai 

hubungan agama dan negara, yang dapat memunculkan praktik politisasi agama. 

Perbedaan ini sebenarnya sudah muncul sejak masa kemerdekaan.6 Sebagian ahli 

hukum menekankan bahwa konsep negara hukum di Indonesia memisahkan agama 

 
1  Zulkarnain Ridlwan, “Negara Hukum Indonesia Kebalikan Nachtwachterstaat,” Fiat Justisia: 

Jurnal Ilmu Hukum 5, no. 2 (2011): 144–48, https://doi.org/10.25041/fiatjustisia.v5no2.56. 
2  Hayat Hayat, “Keadilan Sebagai Prinsip Negara Hukum: Tinjauan Teoritis Dalam Konsep 

Demokrasi,” Padjadjaran Jurnal Ilmu Hukum (Journal of Law) 2, no. 2 (2025): 389–92, 
https://doi.org/10.22304/pjih.v2n2.a10. 

3  Zico Junius Fernando et al., “The Freedom of Expression in Indonesia,” Cogent Social Sciences 
8, no. 1 (2022): 2103944, https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2103944. 

4  “Criminal Disinformation in Relation to the Freedom of Expression in Indonesia: A Critical 
Study,” Comparative Law Review 27, no. 1 (2021): 135–65. 

5  Ainun Najib et al., “Regulation on Freedom of Expression on Social Media in Indonesia and 
Malaysia,” Journal of Indonesian Constitutional Law 1, no. 1 (2024): 46–60, 
https://doi.org/10.71239/jicl.v1i1.20. 

6  Haposan Siallagan, “Penerapan Prinsip Negara Hukum di Indonesia,” Sosiohumaniora 18, no. 
2 (2016): 122–28, https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v18i2.9947. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 314  

 

dari politik, sehingga politisasi agama dalam proses politik tidak diperbolehkan.7 

Misalnya, Nurcholish Madjid menilai bahwa hubungan antara agama dan negara tidak 

begitu jelas.8 Zainuddin Maliki menekankan sekularisasi agama dari negara dan politik 

untuk mencegah tercemarnya agama oleh kepentingan politik, karena negara hampir 

selalu terkait dengan kekuasaan yang cenderung rentan korupsi.9 Dengan demikian, 

pemisahan agama dari negara dianggap sebagai cara untuk melindungi agama dari 

penyalahgunaan politik. 

Di sisi lain, beberapa tokoh berpendapat bahwa agama dan negara memiliki 

relasi yang kuat dan terikat satu sama lain, sehingga politisasi agama secara hukum 

diperbolehkan. Pandangan ini dipegang oleh tokoh seperti M. Natsir, yang 

menekankan bahwa Islam bukan hanya mengatur sistem peribadatan, tetapi juga 

memiliki hubungan yang erat dengan aspek politik.10 Islam dipahami sebagai falsafah 

hidup, ideologi, dan sistem kehidupan yang mengatur kemaslahatan manusia di dunia 

dan akhirat.11 

Dalam konteks penelitian ini, fokus analisis adalah relasi agama dan negara 

dalam sistem hukum Indonesia. Indonesia menganut sistem hukum campuran, yaitu 

kombinasi antara civil law, hukum adat lokal, dan hukum Islam. Salah satu pandangan 

yang menarik tentang relasi agama dan politik adalah pemikiran Muhammad Tahir 

Azhary, seorang ahli hukum, akademisi, praktisi hukum, dan politisi Indonesia.12 

Lahir di Palembang pada tahun 1939, Azhary menempuh pendidikan hukum di 

Universitas Indonesia, Institute of Islamic Studies McGill University, Kanada, serta 

Universitas Indonesia. Menurut Azhary, dalam sistem hukum Indonesia, agama 

(khususnya Islam) dan negara tidak dapat dipisahkan. Islam dan negara memiliki 

keterkaitan erat, terutama karena mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam.13 

Berdasarkan teori kepentingan publik (public interest theory) dalam hukum tata 

negara, negara berkewajiban mengakomodasi kepentingan mayoritas warganya, 

 
7  Aidul Fitriciada Azhari, “Negara Hukum Indonesia: Dekolonisasi Dan Rekonstruksi 

Tradisi,” Jurnal Hukum IUS QUIA IUSTUM 19, no. 4 (2012): 489–505, 
https://doi.org/10.20885/iustum.vol19.iss4.art1. 

8  Yusafrida Rasyidin, “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang Agama Dan 
Negara,” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 16, no. 1 (2020): 35–44, 
https://doi.org/10.24042/tps.v16i1.6840. 

9  Mohammad Djaya Aji Bima Sakti et al., “Dampak Sekulerisme Dalam Perkembangan Sains 
Sosial (The Impact Of Securalism In The Development Of Science Social),” Prosiding 
Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 3 (April 2021): 171–83. 

10  Sri Pajriah, “Pemikiran Mohammad Natsir Tentang Hubungan Agama Dan Negara Serta 
Polemiknya Dengan Soekarno,” Jurnal Artefak 4, no. 2 (2017): 167–82, 
https://doi.org/10.25157/ja.v4i2.910. 

11  Emi Setyaningsih, “Perjuangan Dan Pemikiran Politik Mohammad Natsir (1907-1993),” 
Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 12, no. 2 (2016): 73–94, 
https://doi.org/10.24042/tps.v12i2.824. 

12  Azhar Jiyadi Badruzzaman, “Perbandingan Pemikiran Tahir Azhary Dan Jimly Asshiddiqie 
Tentang Konsep Negara Hukum” (diploma, IAIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, 2024). 30 

13  Muhammad Tahir Azhary, Beberapa Aspek Hukum Tata Negara, Hukum Pidana dan Hukum 
Islam (Prenada Media, 2015).46-50 



 
315 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

termasuk dalam penerapan hukum Islam secara kaffah di Indonesia. Dalam perspektif 

fiqh siyāsah, agama dan politik atau negara merupakan satu kesatuan yang tidak 

dapat dipisahkan. Proses politik praktis dapat menggunakan nilai dan norma agama 

sebagai acuan, dengan tujuan mencapai kemaslahatan umat. Kepemimpinan dalam 

politik Islam bertujuan untuk mengurus dunia dan kesejahteraan umat, baik dalam 

aspek keagamaan maupun kehidupan duniawi.14  

Secara keseluruhan, ahli hukum di Indonesia belum memiliki pandangan yang 

seragam mengenai relasi agama dan negara, dengan argumen yang beragam. 

Pemikiran Muhammad Tahir Azhary menawarkan alternatif yang menekankan 

keseimbangan antara prinsip Islam dan kebijakan negara yang inklusif. Ia menyoroti 

peran agama sebagai etika moral dalam pembentukan kebijakan publik, tanpa 

menjadikan agama absolut dalam pemerintahan. 

Kebaharuan penelitian ini terletak pada upaya menganalisis pemikiran Azhary 

secara komprehensif dalam konteks hukum modern Indonesia, termasuk pengaruhnya 

terhadap politik praktis dan pengelolaan kemaslahatan publik. Penelitian ini 

menyoroti bagaimana teori relasi agama dan negara yang dikemukakan Azhary 

menawarkan pendekatan inklusif, harmonis, dan relevan bagi masyarakat pluralistik 

di Indonesia. Penelitian menjadi penting karena ini muncul dari kebutuhan untuk 

memahami hubungan agama dan negara di tengah potensi politisasi agama yang 

dapat menimbulkan konflik sosial dan politik. Dengan mengkaji pemikiran Azhary, 

penelitian ini memberikan perspektif yang dapat menjadi pedoman bagi pembuat 

kebijakan, akademisi, dan masyarakat dalam mengelola hubungan agama dan negara 

secara adil, inklusif, dan berlandaskan hukum. 

Penelitian hukum memiliki berbagai pendekatan. Dalam artikel ini, pendekatan 

yang digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual approach), yaitu 

pendekatan yang berangkat dari pendapat atau doktrin hukum yang relevan dengan 

isu hukum (legal issue) yang sedang diteliti.15 Dengan demikian, doktrin atau 

pendapat hukum tersebut dapat dijadikan dasar untuk menganalisis isu hukum yang 

diteliti. Isu hukum yang dianalisis dalam penelitian ini adalah konsep pemikiran 

Muhammad Tahir Azhary mengenai relasi agama dan negara dalam sistem hukum 

Indonesia. Jenis penelitian ini termasuk penelitian hukum normatif.16 

Sumber data diperoleh dari data primer maupun sekunder. Data dalam 

penelitian ini dikelompokkan menjadi tiga kategori bahan hukum.17 Bahan hukum 

primer berupa literatur hukum dan tulisan-tulisan Muhammad Tahir Azhary yang 

memuat informasi mengenai relasi agama dan negara. Bahan hukum sekunder 

merupakan bahan tambahan, seperti buku-buku hukum yang relevan. Sedangkan 

bahan hukum tersier berfungsi sebagai pelengkap, misalnya ensiklopedia hukum dan 

 
14  Muhsin Aseri, “Politik Hukum Islam Di Indonesia,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 

Kemasyarakatan 9, no. 17 (2018): 143–50, https://doi.org/10.35931/aq.v0i0.57. 
15  Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Kencana, 2017).133 
16  Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Sinar Grafika, 2021).5 
17  Johnny Ibrahim, Teori & Metodologi Penelitian Hukum Normatif (Bayumedia, 2012).47 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 316  

 

artikel-artikel hukum.18 Ketiga jenis bahan hukum ini dikumpulkan melalui library 

research atau teknik survei buku. Sedangkan Analisis data bersifat deskriptif. Analisis 

preskriptif bertujuan untuk menelaah pendapat-pendapat hukum terkait relasi agama 

dan negara, dengan fokus pada konsep ideal atau apa yang seyogianya terjadi.19 

Sementara itu, analisis deskriptif berupaya menggambarkan kondisi yang terjadi 

sesuai fakta dan temuan di lapangan. Dalam konteks penelitian ini, analisis preskriptif 

digunakan untuk menilai dan menganalisis doktrin hukum yang relevan dengan isu 

hubungan agama dan negara. 

Relasi Agama dan Negara dalam Sistem Hukum Indonesia: Telaah Pendapat Ahli 

Hukum 

Posisi agama di Indonesia menunjukkan posisi penting, hal ini bukan hanya 

pengaruh kuantitas jumlah penduduk yang secara sosiologis menempati posisi jumlah 

mayoritas muslim, tetapi juga sisi historis, kedudukan agama dan hukum Islam, baik 

pra dan pasca kemerdekaan Indonesia, turut memengaruhinya, bahkan menjadi isu 

menarik, menjadi bahan perdebatan awal pembentukan konstitusi dan dasar 

bernegara di Indonesia.20 Hubungan atau relasi agama dengan negara ini juga menjadi 

menarik sekiranya ditinjau dari pandangan ahli hukum Islam di belahan dunia. 

Klasifikasi umum yang dikemukakan oleh para ahli hukum Indonesia dan ahli hukum 

Islam global terkait relasi (hubungan) agama dan negara ini minimal terbentuk dalam 

empat pola, yaitu konflik, independen, dialog dan relasi integrasi, masing-masing 

bentuk dan pola relasi ini dapat dikemukakan berikut:21 

Gambar 1. Konsep Relasi Agama dan Negara 

 

 
18  Marzuki, Penelitian Hukum. 134 
19  Fahriana Nurrisa et al., “Pendekatan Kualitatif Dalam Penelitian: Strategi, Tahapan, Dan 

Analisis Data,” Jurnal Teknologi Pendidikan Dan Pembelajaran | E-ISSN : 3026-6629 2, no. 3 
(2025): 793–800. 

20  Edi Gunawan, “Relasi Agama Dan Negara,” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan 
Keagamaan 10, no. 2 (2017): 1–21, https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589. 

21  Salamuddin Salamuddin and Candiki Repantu, Teokrasi Kontemporer Integrasi Teologi Dan 
Politik Dalam Negara Islam (Perdana Publishing, 2015). 10 



 
317 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

Gambar 1. Menjelaskan bahwa hubungan antara agama dan negara dalam kajian 

politik maupun hukum dapat dipetakan ke dalam beberapa bentuk. Pertama, 

hubungan konflik yang memandang agama dan negara sebagai dua kutub yang 

berbeda dan saling menafikan. Dalam pandangan ini, agama diposisikan terpisah dari 

negara sehingga keduanya tidak memiliki keterkaitan dalam ruang pengaturan publik. 

Kedua, hubungan independen, yaitu pandangan yang menegaskan bahwa agama dan 

negara memiliki kemandirian masing-masing. Keduanya tidak dapat disatukan, atau 

setidak-tidaknya memiliki wilayah pengaturan yang berbeda sesuai dengan fungsi dan 

otoritasnya. Ketiga, hubungan dialog, yang membuka ruang interaksi antara agama 

dan negara untuk bersama-sama menyelesaikan permasalahan yang muncul dalam 

kehidupan bermasyarakat. Pada model ini, dialog dan kompromi menjadi sarana 

untuk menghadirkan sinergi antara nilai-nilai keagamaan dan kepentingan negara. 

Keempat, hubungan terintegrasi, yakni suatu pola yang menekankan adanya relasi erat 

antara agama dan negara sehingga keduanya tidak dipisahkan. Dalam bentuk ini, 

agama dan negara dipandang dapat saling mendukung, baik dalam penyusunan 

kebijakan maupun dalam penguatan nilai moral dan etika kehidupan berbangsa.22 

Keempat pola hubungan di atas merupakan reduksi terakhir dari catatan 

terhadap pola hubungan agama dan negara. Empat pola hubungan tersebut di atas 

masing-masing memiliki karakteristik tersendiri. Di dalam relasi konflik misalnya, 

antara agama dan negara dianggap sama sekali berbeda. Satu dengan yang lainnya 

tidak mungkin dapat disatukan, sebab saling berlawanan. Agama memiliki dimensi 

hanya mengatur urusan manusia dengan tuhan semata yang sifatnya sakral. Adapun 

negara terbebas mengurus masalah keyakinan atau keimanan terhadap tuhan, sifanya 

profan. Untuk itu, pada bagian ini, akan dikemukakan pendapat ahli hukum di 

Indonesia dan singgungannya dengan pandangan ahli hukum Islam di bagian akhir 

pembahasan ini. 

Para pakar hukum di Indonesia, berbeda dalam memahami relasi agama dan 

negara. Ada ahli yang memandang hubungan agama dan negara sebagai relasi yang 

dialogis serta integratif, ada pula ahli yang memandangnya sebagai hubungan konflik 

dan independensi tersendiri. Dua kubu pemahaman ini saling bertaut satu dengan 

yang lain, dan sampai saat ini masih didiskusikan.  

Pertama, yaitu yang memandang hubungan negara dan agama sebagai hubungan 

dialogis dan integratif, misalnya disampaikan Nurcholish Madjid misalnya, dia setuju 

meskipun dalam beberapa masalah pendapatnya masih perlu didiskusikan, mengenai 

tidak adanya pemisahan antara keduanya. Agama dan negara dalam Islam tidak 

terpisah karena tiap orang muslim, dalam melakukan setiap kegiatan termasuk 

kegiatan bernegara dan bermasyarakat harus selalu berniat dalam rangka mencari rida 

Allah Swt.23 Untuk itu pemahaman ini menunjukkan hubungan antara agama (Islam) 

 
22  Salamuddin and Repantu, Teokrasi Kontemporer Integrasi Teologi Dan Politik Dalam Negara 

Islam..12 
23  Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin Dan Perdaban (Gramedia Pustaka Utama, 2019). 65 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 318  

 

dengan negara di Indonesia termasuk dalam kategori relasi terintegrasi dan dialogis. 

Hukum-hukum Islam dapat saja dimasukkan dalam sistem hukum di Indonesia.  

Menurut Mahfud MD, sistem hukum nasional dibangun harus berdasarkan cita-

cita bangsa, tujuan negara, cita hukum, dan juga penuntun yang terkandung dalam 

Pembukaan UUD 1945. Maknanya, tidak boleh ada produk hukum yang bertentangan 

dengan hal-hal tersebut di atas.24 Sistem hukum Indonesia mencakup dimensi yang 

luas, yang umumnya disajikan ke dalam tiga unsur besar yaitu substansi atau isi 

hukum (substance), struktur hukum (structure), dan budaya hukum (culture). Untuk 

kategori substansi hukum, maka di antara sumber hukum yang mewakili sistem 

hukum di Indonesia adalah hukum Islam, hukum adat dan hukum Barat.25 

Menurut Jimly, bahwa konstitusi Indonesia mengakui keberadaan agama, 

sehingga harus dinyatakan bahwa konstitusi Indonesia bersifat sangat agamis dan 

berketuhanan.26 Demikian juga dalam pandangan Azra, bahwa negara Indonesia 

mengakomodasi agama pada tempat yang sangat terhormat.27 Bagi Azra, kuatnya 

relasi agama (dalam konteks ini agama Islam) dengan negara karena didukung dengan 

empat prinsip dan bisa diistilahkan dengan empat pilar, yaitu Pancasila, NKRI, UUD 

1945, dan Bhineka Tunggal Ika. Empat pilar ini menurut Azyumardi Azra menjadi 

komitmen umat Islam Indonesia.28 Meskipun, Azra sendiri membantah kalangan 

konservatif tradisionalis yang memiliki kecenderungan menyatukan antara agama dan 

politik atau negara). Di sisi yang lainnya, Azra justru tidak setuju dengan negara yang 

memisahkan diri dari sistem nilai yang diajarkan oleh agama Islam. Artinya, Indonesia 

tidak harus menjadi negara sekuler.29 

Kedua, yaitu memandang bahwa hubungan agama dan negara sebagai hubungan 

konflik dan independensi, justru muncul dari kalangan dan tokoh sekuler serta liberal 

Indonesia. Misalnya Zainuddin Maliki, bahwa ia setuju dengan adanya pemisahan 

agama dan negara. Lebih tepatnya sekularisasi agama dengan politik dan negara.30 

Selain itu, bahkan lebih awal lagi, paham mengenai adanya dikotomi dan konflik 

antara agama dengan negara dan haruslah dipisahkan sebagai dua hal yang 

independensi tersendiri juga berakar dari pandangan presiden pertama Indonesia, 

 
24  Siti Mahmudah, “Politik Penerapan Syari’at Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia 

(Pemikiran Mahfud MD),” Al-’Adalah 9, no. 2 (2012): 403–14, 
https://doi.org/10.24042/adalah.v10i2.294. 

25  Mohammad Haris Taufiqur Rahman and Fawaid, “Pandangan Mahfud MD Tentang 
Hubungan Islam Dan Negara Di Indonesia,” Al Yazidiy Jurnal Sosial Humaniora Dan 
Pendidikan 4, no. 1 (2022): 47–62, https://doi.org/10.55606/ay.v4i1.23. 

26 Jimly Asshiddiqie, Penguatan Sistem Pemerintahan dan Peradilan (Sinar Grafika, 2022), 28. 
27  Azyumardi Azra, “Islam Dan Konsep Negara: Pergulatan Politik Indonesia Pasca Soeharto,” 

in Fikih Kebinekaan, (Mizan Pustaka, 2015), 115. 
28  Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, Dan Demokrasi (Kencana 

Prenada Media Group, 2016), 259. 
29  Azyumardi Azra, Indonesia, Islam, And Democracy: Dynamics In A Global Context, (Menara 

Gracia, 2006), 25; Azyumardi Azra, “Reposisi Hubungan Agama Dan Negara,” in Islam 
Liberal (LKiS, 2010), 139. 

30  Zainuddin Maliki, Sosiologi Politik: Makna Kekuasaan dan Transformasi Politik, (UGM Press, 
2018), 61. 



 
319 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

yaitu Soekarno. Dia terinspirasi dari pemikiran sekuler dan menyatakan bahwa agama 

(Islam) adalah tetap dan universal, dan harus terpisah dengan negara, dan oleh sebab 

itu penyatuan Islam dan negara hanya akan mengakibatkan stagnasi Islam.31 Selain 

Soekarno, juga ada nama Muhammad Hatta dan Ki Hajar Dewantara.32 

Dalam konteks global, para pemikir Islam juga mengalami pembelahan 

pandangan, khususnya antara tokoh global yang berpandangan relasi agama dan 

negara adalah harus terpisah satu dengan yang lain dengan tokoh yang memahami 

adanya keterikatan antara keduanya. Ulama yang memahami adanya hubungan erat 

antara agama (Islam) dengan negara (atau disebut daulah), di antaranya adalah Yūsuf 

Al-Qaraḍāwī.33 Menurut Yūsuf Al-Qaraḍāwī, Islam membutuhkan negara dan 

pemerintahan karena lebih dari satu alasan dan lebih dari satu kewajiban. Pertama, 

untuk melindungi ajarannya/mengokohkan ajaran Islam, menghilangkan semua yang 

menodai keindahannya dan mengaburkan cahayanya. Kedua, untuk menegakkan 

hukum-hukum dan ibadah. Ketiga, untuk menjaga moralitas dan akhlak. Keempat, 

negara sebagai media untuk membentuk hukum dan melaksanakan hukum. Kelima, 

negara untuk mampu menjaga dakwah Islam, jihad, dan risalah Islam.34 Masih banyak 

lagi tokoh Islam global yang memandang adanya relasi yang kuat di antara agama dan 

negara, bahkan keduanya tidak dipisahkan. Misalnya pendapat Sa’īd Ḥawwā, 

menyebutkan negara bagi umat Islam adalah tempat dimana akidah, manhaj dan 

syari’at ditegakkan.35 Lebih awal lagi seperti Imam Al-Māwardī, Ibn Khaldūn, dan 

lainnya yang menyatakan bahwa pemimpin negara untuk melindungi agama, 

mengatur dunia.36 Ulama belakangan seperti Fazlur Rahman, dengan tegas 

mengungkapkan: In Islam, there is no separation between religion and state (dalam Islam, 

tidak ada pemisahan di antara agama dan negara).37 Pemikiran serupa juga disebutkan 

oleh Al-Ṣallābī,38 dan lainnya. Pendapat ini kemudian memunculkan keharusan 

adanya negara Islam, di mana negara menjadi satu media atau sarana dalam 

menegakkan agama. 

 
31  Bahtiar Effendy, Islam Dan Negara: Transformasi Gagasan Dan Praktik Politik Islam Di Indonesia, 

(Democracy Project, 2011), 89. 
32  Tim Redaksi Kilas Rakyat, Dalam Sidang BPUPK, Ketiga Tokoh Ini Setuju Untuk Memisahkan 

Urusan Agama dan Negara, Soal, April 2, 2024, Diakses pada 5 Agustus 2025, 
https://www.kilasrakyat.com/dalam-sidang-bpupk-ketiga-tokoh-ini-setuju-untuk-
memisahkan-urusan-agama-dan-negara/. 

33  Yūsuf Al-Qaraḍāwī, Siyāsah Al-Syar’iyyah Fī Ḍau’ Nuṣūṣ Al-Syarī’ah Wa Maqāṣiduhā, (Terj: 
Fuad Syaifudin Nur), (Pustaka Al-Kautsar, 2019), 54. 

34  Yūsuf Al-Qaraḍāwī, Al-Ḥall Al-Islāmī: Farīḍah Wa Ḍarūrah (Maktabah Wahbah, 2000), 75-80. 
35  Sa’īd Ḥawwā, Al-Islām, (Terj: Abdul Hayyie Kattani, dkk), (Gema Insani Press, 2011), 447. 
36  Abī Al-Ḥasan Al-Māwardī, Al-Aḥkām Al-Sulṭāniyyah Wa Al-Wilāyāt Al-Dīniyyah, Terj: 

Khalifurrahman Fath dan Fathurrahman (Qisthi Press, 2014), 9-10; Abdurraḥmān Ibn 
Khaldūn, Muqaddimah Ibn Khaldūn, (Terj: Masturi Irham, dkk), Cet. 9 (Pustaka Al-Kautsar, 
2017), 405-406. 

37  Fazlur Rahman, A Study of Islamic Fundamentalism Revival & Reform in Islam, (Oneworld 
Oxford, 2003), 32. 

38  Alī Muḥammad Al-Ṣallābī, Al-Daulah Al-Ḥadīṡah Al-Muslimah: Da’āimuhā Wa Waẓā’ifuhā, 
(Terj: Ali Nurdin), (Pustaka Al-Kautsar, 2017),12. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 320  

 

Untuk pandangan yang kedua, yang menyatakan agama (Islam) terpisah dari 

negara adalah Ali Abd. Raziq, dan Thaha Husein. Dalam pandangan mereka, agama 

terpisah dan tidak dapat disatukan dengan negara.39 Inti pendapat ini bahwa agama 

(Islam) merupakan salah satu elemen tersendiri yang mengatur masalah pribadi 

sementara negara merupakan elemen yang lebih luas yang mengatur masalah 

masyarakat secara keseluruhan. Sehingga antara agama dan negara harus terpisah satu 

sama lain. 

Berdasarkan peta pandangan ahli hukum Indonesia maupun global di atas, maka 

dapat disajikan dalam tabel berikut: 

Tabel 1. Peta Pendapat Pakar tentang Relasi Agama dan Negara 

No Kategori Pandangan Tokoh Konsekuensi 
Pandangan 

1 Bersifat Dialogis-
Integratif (Saling 
Terikat) 

M. Natsir, Nurcholish Madjid, 
Azyumardi Azra, Jimly, Mahfud 
MD, dan Lainnya 

Negara Pancasila 
(Religius-Pluralis) 

2 Bersifat Konflik-
Independen 
(Terpisah) 

Soeharto, Muhammad Hatta, Ki 
Hajar Dewantara, Marzuki, dan 
Lainnya 

Negara Sekuler 

3 Bersifat Menyatu Al-Māwardī, Ibn Khaldūn, Al-
Qaraḍāwī, Al-Ṣallābī, dan Lainnya 

Negara Islam 

4 Bersifat Terpisah Ali Abdur Raziq, Thaha Husein, 
dan yang Lainnya  

Negara Sekuler 

Sumber: Data Diolah, 2025. 

Relasi antara agama dan negara merupakan tema yang terus menjadi perdebatan 

dalam wacana hukum dan politik, baik di Indonesia maupun dalam konteks 

pemikiran Islam global. Dalam kajian hubungan antara agama dan negara, terdapat 

dua arus utama pemikiran yang saling berhadapan. Arus pertama, menekankan 

pentingnya integrasi antara nilai-nilai agama dan sistem kenegaraan. Pandangan ini 

berpijak kepada keyakinan bahwa agama, khususnya Islam, mempunyai peran etis 

serta normatif dalam membentuk hukum, moralitas publik, dan arah kebijakan negara. 

Negara dipandang sebagai wadah untuk menegakkan ajaran agama, menjaga akhlak 

masyarakat dan melindungi nilai-nilai spiritual dalam kehidupan berbangsa. 

Sebaliknya arus kedua justru mengusung pemisahan antara agama dan negara, 

dengan alasan menjaga otonomi masing-masing, serta menghindari politisasi agama. 

Dalam pandangan ini, agama diposisikan sebagai sistem nilai yang mengatur aspek 

personal dan spiritual, adapun negara bertugas mengelola urusan publik secara 

rasional dan inklusif.  

Dari dua pendekatan tersebut dapat disimpulkan bahwa relasi antara agama dan 

negara bersifat kontekstual-dinamis. Di dalam konteks Indonesia, pendekatan yang 

mengakomodasi nilai-nilai agama secara dialogis dan konstitusional lebih relevan, 

 
39  Masykuri Abdillah, Islam Dan Dinamika Sosial Politik Di Indonesia (Gramedia Pustaka Utama, 

2011), 55. 



 
321 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

mengingat karakter negara yang menjunjung tinggi Ketuhanan Yang Maha Esa, 

namun tetap berkomitmen pada prinsip pluralisme dan demokrasi. Relasi yang ideal 

bukanlah pemisahan mutlak ataupun penyatuan total, melainkan integrasi yang bijak 

dan etis yang mana nilai-nilai agama dapat memperkaya kehidupan bernegara tanpa 

mengancam kebebasan dan keadilan sosial.. 

Relasi Agama dan Negara dalam Sistem Hukum Indonesia: Refleksi Pemikiran 

Muhammad Tahir Azhary  

Sub bahasan ini merupakan bagian sentral pada pembahasan artikel, karena 

mengkaji secara mendalam pemikiran konseptual Muhammad Tahir Azhary 

menyangkut relasi agama dan negara dalam sistem hukum Indonesia. Pemikiran 

Azhary, menjadi penting, dikarenakan menawarkan kerangka teoritis yang khas dan 

juga sistematis dalam memahami posisi agama, khususnya Islam, di dalam konstruksi 

hukum nasional serta posisinya dalam konteks negara hukum Indonesia. Dengan 

menggunakan pendekatan yang menggabungkan filsafat hukum, teori negara, dan 

prinsip-prinsip konstitusional, Azhary tidak hanya menyoroti sisi normatif hubungan 

agama dan negara, namun juga memberikan landasan epistemologis bagi integrasi 

nilai-nilai keagamaan dalam sistem hukum Indonesia. Untuk itu, pembahasan ini 

bertujuan untuk menelusuri gagasan-gagasan utama dari Tahir Azhary, serta 

menempatkannya dalam konteks perdebatan akademik yang lebih luas mengenai 

karakter negara Indonesia sebagai negara hukum yang religius dan pluralis. 

Sebelumnya, perlu juga mengetengahkan biografi singkat Muhammad Tahir Azhary, 

termasuk posisi dan riwayat akademisnya sehingga yang secara logis memengaruhi 

pandangannya tentang tema ini. 

Profil Muhammad Tahir Azhary 

Muhammad Tahir Azhary merupakan salah satu tokoh dan cendekiawan 

muslim yang pemikirannya memberi sumbangsih bagi tata hukum di Indonesia. 

Azhary lahir pada tanggal 12 Mei 1939 di Palembang. Sebagai tokoh dan ahli hukum, 

Azhary mengawali pendidikan tingginya di Universitas Indonesia, serta memperoleh 

gelar Sarjana Hukum (Jurusan Hukum Internasional) dari Universitas Indonesia tahun 

1968. Ia melanjutkan studinya pada Institute of Islamic Studies McGill University, 

Montreal di Canada, untuk program MA (1973-1975). Kemudian peserta Sandwich 

Program di Leiden (1989-1990), dengan Sponsor Nederlandse Raad voor Juridische 

Samenwerking met Indonesie, dalam rangka menyelesaikan penelitian untuk 

disertasinya. Ia memperoleh gelar Doktor dalam bidang Ilmu Hukum dari Universitas 

Indonesia di tanggal 9 Maret 1991, dengan disertasi yang berjudul: “Negara Hukum”.40 

Karier Muhammad Tahir Azhary diawali sebagai guru di Jakarta, kemudian 

sebagai pegawai Televisi Republik Indonesia (TVRI) Senayan, Jakarta. Sejak tahun 

1968, sebagai pengajar di Fakultas Hukum Universitas Indonesia kemudian ia juga 

mengajar di Fakultas Hukum Universitas Muhammadiyah Jakarta, selanjutnya di 

 
40  Diakses melalui: 

https://perpus.syariah.uinsaid.ac.id/index.php?p=show_detail&id=518&keywords=, 
tanggal 5 Agustus 2025. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 322  

 

Fakultas Hukum Universitas Krisnadwipayana, dan di universitas lainnya. Azhary 

juga pernah bertugas sebagai lektor kepala program pascasarjana Universitas 

Indonesia.  

Di bidang politik, semula Tahir Azhary tidak berminat terjun ke dunia politik, 

tetapi setelah reformasi ia melihat masih banyak perlu untuk pembenahan Indonesia 

dari aspek kesejahteraan sosial. Awal berdirinya Partai Amanat Nasional (PAN), 

Muhammad Tahir Azhary diajak oleh salah seorang sahabatnya untuk bergabung 

dengan partai PAN, namun ia menolak, karena tidak sesuai dengan prinsipnya. 

Kemudian, beliau juga diajak masuk bergabung ke Partai Islam Indonesia (PII) oleh 

ketua umumnya, Hartono Mardjono. Saat setelah melihat bahwa asas Partai PII adalah 

Islam, maka ia bergabung dengan partai PII tersebut, bahkan sempat menjadi Ketua 

Dewan Pakar, menjadi Ketua Umum Partai PII, setelah Hartono Mardjono wafat. 

Namun, Partai PII tidak lolos verifikasi KPU pada tahun 2004. Selanjutnya, Partai PAN 

sempat menawarkan dan menjadikan Prof. Azhary sebagai Caleg DPR RI, namun 

dalam pemilihan beliau tidak terpilih. Selanjutnya, di tahun 2009, beliau bergabung 

dengan Partai Bintang Bulan (PBB), karena ideologi Partai PBB adalah Partai Islam 

yang melanjutkan perjuangan Masjumi dan dicalonkan sebagai anggota DPR Partai 

PBB dalam pemilihan tahun 2009. Namun, beliau juga tidak terpilih. Sejak saat itu, 

beliau meninggalkan politik dan kembali ke dunia akademik.41 

Kegiatan lainnya, Tahir Azhary aktif sebagai khatib Jumat, Idul Fitri, dan Idul 

Adha serta penceramah tentang Islam dan Hukum Islam. Terkait karya intelektualnya, 

tulisan-tulisannya tersebar dalam berbagai harian dan majalah, Berita Buana, Sinar 

Harapan serta Majalah Hukum Pembangunan, Forum Keadilan Panji Masyarakat. 

Selanjutnya, bersama Prof. H. Moh. Daud Ali, SH, dan Ny. Habibah Daud, SH, Prof. 

Azhary sebagai co-author buku: Islam untuk Disiplin Ilmu Hukum, Sosial dan Politik. 

Karya lainnya adalah Negara Hukum, kemudian Beberapa Aspek Hukum Tata Negara, 

Hukum Pidana dan Hukum Islam, dan beberapa karya lainnya.42 

Relasi Agama dan Negara di Indonesia: Menelisik Argumentasi Akademik 

Muhammad Tahir Azhary 

Sebagaimana telah dikemukakan terdahulu, bahwa dialog para pakar tentang 

relasi antara agama dan negara dalam sistem hukum Indonesia masih menuai banyak 

perbedaan pendapat. Dalam konteks ini, Muhammad Tahir Azhary merupakan salah 

satu tokoh yang berpandangan hubungan agama, khususnya Islam, dengan negara 

tidak dapat dipisahkan. Pemikiran Tahir Azhary terkait relasi agama (Islam) dengan 

negara dalam konteks sistem hukum di Indonesia merupakan pemikiran yang khas. 

Penulis dapat katakan bahwa semua argumentasi dan pandangan Azhary berbeda 

dengan pemikiran-pemikiran tokoh muslim, seperti M. Natsir (w. 1993 M), Nurcholish 

 
41  Muhammad Tahir Azhary, Beberapa Aspek Hukum Tata Negara, Hukum Pidana Dan Hukum 

Islam, Cet. 2, (Kencana Prenada Media Group, 2015), 263-265. 
42  Muhammad Tahir Azhary, Negara Hukum Suatu Studi Tentang Prinsip-Prinsipnya Dilihat Dari 

Segi Hukum Islam, Implementasinya Pada Periode Negara Madinah Dan Masa Kini (Kencana 
Prenada Media Group, 2018), 315-317. 



 
323 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

Madjid (w. 2005 M), Azra (w. 2022), Jimly, Mahfud MD, dan lainnya, yang seluruhnya 

hanya menilai bahwa antara negara dan agama khususnya Islam memiliki hubungan 

yang integratif-dialogis. Artinya, ada kemungkinan ajaran hukum Islam dapat 

diakomodasi ke dalam hukum nasional, dan ada pula hukum-hukum Islam yang tidak 

dapat/boleh dimasukkan. Misalnya, dalam ranah hukum publik, seperti hukum 

pidana, Mahfud MD jelas-jelas menyebutkan ketentuan hukum Islam tidak bisa 

diserap ke dalam hukum nasional, kecuali hanya hukum privat, itu pun hanya sebatas 

perkawinan dan muamalah/perdata.43 Begitu pun dalam pandangan Jimly, bahwa 

sistem hukum Islam dapat diakomodasi tetapi sesuai dengan kesadaran hukum 

masyarakat. Pada konteks ini, pengakuan terhadap sistem Hukum Islam sebagai 

bagian tak terpisahkan dari sistem hukum nasional, akan berdampak sangat positif 

terhadap upaya pembinaan hukum nasional. Setidak-tidaknya, dapat dipastikan 

bahwa kalangan sebagian besar masyarakat Indonesia yang akrab dengan nilai-nilai 

Islam, kesadaran kognitif dan juga pola perilaku mereka dapat dengan mudah 

memberikan dukungan terhadap norma-norma yang sesuai dengan kesadaran dalam 

menjalankan syariat agama.44 Artinya, hukum Islam dipandang hanya berlaku 

sekiranya ada kesadaran hukum di dalam masyarakat, bukan justru menjadi tugas 

pemerintah dalam mengakomodasi hukum Islam secara tegak lurus dengan perintah 

Allah Swt untuk merealisasikan hukum Islam, terlepas dari ada atau tidaknya 

kesadaran di tengah-tengah masyarakat. 

Tahir Azhary menilai bahwa agama (Islam) adalah inti dari negara dan hukum 

serta sekaligus mengatur kehidupan dalam sebuah negara.45 Perspektif pandangan 

Azhary tampak didasari oleh landasan keilmuan Islam. Karena, dalam banyak 

argumentasinya, banyak merujuk kepada sumber hukum Islam (Alquran dan hadis). 

Posisi Azhary yang menilai relasi agama dengan negara tidak bisa terpisah bahkan 

harus menyatu telah ia kemukakan, seperti dipahami berikut: 

“ Pada era reformasi, wacana hubungan agama dengan negara muncul kembali. Ada 
yang pro dan ada yang kontra, penulis menempatkan diri pada posisi pro 
hubungan agama dengan negara dalam wadah NKRI dengan argumen teoretis dan 
argumen yuridis konstitusional”.46 

Pernyataan tersebut menunjukkan posisi yang tegas yang diambil Tahir Azhary. 

Sekurang-kurangnya, ada dua dasar berpikir Azhary di dalam menetapkan relasi 

antara agama Islam dan negara, yaitu argumen teoretis dan yuridis; 

Pandangan Tahir Azhary mengenai hubungan agama dan negara dapat dilihat 

dari dua dasar pijakan, yakni argumen teoretis dan alasan yuridis konstitusional. 

Pertama, dari sisi teoretis, Azhary merujuk kepada perspektif Islam melalui teori 

yang ia gagas, yaitu Teori Lingkaran Konsentris. Dalam teori ini, ia mengilustrasikan 

 
43  Moh. Mahfud MD, “Islam, Lingkungan Budaya Hukum Dalam Perspektif Ketatanegaraan 

Indonesia,” Jurnal: “Karsa Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman”. Vol. 24, no. No. 1, (2016): 8. 
44  Jimly Asshiddiqie, Menuju Negara Hukum Yang Demokratis, (Sekretariat Jenderal dan 

Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi, 2008), 728. 
45  Azhary, Beberapa Aspek..., 491. 
46  Azhary, Beberapa Aspek...,489. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 324  

 

ajaran Islam sebagai tiga lingkaran yang saling berkaitan. Lingkaran terdalam adalah 

akidah, diikuti akhlak pada lingkaran kedua, dan syariah pada lingkaran terluar, 

namun tetap dalam satu kesatuan yang utuh. Analogi ini kemudian ia terapkan pada 

hubungan antara agama, hukum, dan negara. Agama ditempatkan sebagai lingkaran 

paling dalam, hukum berada pada lingkaran kedua, dan negara berada pada lingkaran 

ketiga. Meskipun demikian, ketiganya tidak terpisah, melainkan saling terkait dalam 

satu kesatuan lingkaran konsentris. Dengan demikian, menurut Azhary, agama dan 

negara adalah dua hal yang tidak dapat dipisahkan. Bahkan, keduanya memiliki 

hubungan yang erat serta saling melengkapi dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara. 

Kedua, dari segi yuridis konstitusional, Azhary mendasarkan pandangannya 

pada Pasal 29 ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945 yang menegaskan bahwa "Negara 

berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa." Baginya, pasal ini merupakan asas 

fundamental yang menunjukkan kedudukan agama dalam struktur ketatanegaraan 

Indonesia. Prinsip tersebut menjadi payung hukum yang menegaskan bahwa agama 

dan negara di Indonesia tidak dapat dipisahkan, melainkan harus dipahami sebagai 

dua entitas yang memiliki hubungan erat dan saling menopang. 

Landasan pemikiran Tahir Azhary mengenai hubungan antara agama dan 

negara menunjukkan sintesis yang mendalam di antara teori Islam dan prinsip 

konstitusional Indonesia. Dalam dimensi teoretis, Azhary mengembangkan gagasan 

Teori Lingkaran Konsentris yang menempatkan akidah, akhlak, dan syariah sebagai 

satu kesatuan yang saling melingkupi, dengan akidah sebagai inti spiritual, akhlak 

sebagai ekspresi moral, dan syariah sebagai manifestasi hukum. Ia kemudian 

menerapkan struktur ini ke dalam konteks negara, dengan agama sebagai pusat nilai, 

hukum sebagai pengaturan norma sosial, dan negara sebagai wadah institusional. 

Melalui pendekatan ini, Tahir Azhary menolak pemisahan antara agama dan negara, 

dan justru menegaskan bahwa keduanya saling terhubung secara substansial serta 

tidak dapat dipisahkan. Teori ini tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

menawarkan kerangka filosofis yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual ke dalam 

sistem hukum dan politik secara menyeluruh. 

Sementara itu, dari sisi yuridis konstitusional, Azhary merujuk pada konstitusi, 

UUD 1945, sebagai dasar hukum yang menegaskan bahwa negara Indonesia berdasar 

pada Ketuhanan Yang Maha Esa. Ia menafsirkan ketentuan dalam konstitusi ini bukan 

sekadar sebagai jaminan kebebasan beragama, melainkan sebagai prinsip dasar yang 

menempatkan agama dalam posisi sentral dalam kehidupan bernegara. Dalam hal ini, 

negara tidak bersifat netral terhadap agama, melainkan berkewajiban untuk menjamin 

eksistensi dan juga peran agama dalam ruang publik. Dengan demikian, agama bukan 

hanya menjadi sumber nilai moral, tetapi juga menjadi landasan legitimasi bagi hukum 

dan kebijakan negara. Pendapat ini memperkuat argumentasi bahwa di dalam konteks 

Indonesia, pemisahan antara agama dan negara tidak hanya tidak relevan, tetapi juga 

bertentangan dengan semangat konstitusi. Jadi, kedua landasan ini, teoretis dan 



 
325 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

yuridis membentuk kerangka pikir konsisten dan kontekstual yang mana agama 

dengan negara dipahami sebagai entitas yang saling menopang.  

Dalam konteks sistem hukum di Indonesia, Azhary tetap dalam tesisnya bahwa 

hubungan antara agama dan negara ialah hubungan yang erat yang tidak dapat 

terpisah satu dengan yang lain. Sebagai konsekuensi dari pandangan ini, maka 

hukum-hukum Islam yang memuat berbagai aspeknya, menurut Azhary, wajib 

diakomodasi negara, dalam hal ini pemerintah melalui instrumen perundang-

undangan yang mengikat serta positif. Khusus agama Islam, menurutnya harus 

diperhatikan dan diakomodasi secara total oleh pemerintah.47 Dalam hal inilah 

penguasa dituntut untuk mengemban amanah sesuai prinsip yang ditetapkan dalam 

Alquran dan hadis. Atas dasar itu, di dalam salah satu pernyataannya disebutkan: 

“ Kekuasaan adalah suatu karunia atau nikmat Allah yang merupakan suatu 
amanah kepada manusia untuk dipelihara dan dilaksanakan dengan sebaik-baiknya 
sesuai dengan prinsip-prinsip dasar yang telah ditetapkan dalam Alquran dan 
dicontohkan oleh Sunnah Rasulullah. Kekuasaan itu kelak harus 
dipertanggungjawabkan kepada Allah”.48 

Meskipun Indonesia adalah negara kesatuan (NKRI), namun karena relasi yang 

erat, kuat, serta tidak terpisah antara agama Islam dengan negara, maka Azhary 

menilai bahwa sistem hukum Islam harus pula diserap ke dalam hukum di Indonesia. 

Ia juga menyinggung pemahaman umum yang ada di Indonesia, bahwa sejak zaman 

Hindia Belanda, sistem hukum yang dikenal berlaku di Indonesia adalah sistem 

hukum Islam, adat, dan Barat. Maka, ketiga sumber hukum inilah yang harus diakui 

dan diterapkan. Namun, Azhary menetapkan adanya batasan/syaratnya ketika 

hukum adat dan hukum Barat itu diterapkan, maka haruslah tidak bertentangan 

dengan kaidah-kaidah hukum Islam.49 Pendirian Azhary tetap pada posisinya yang 

melihat adanya keterkaitan sangat erat antara agama dan negara.50 

Mengingat hubungan agama Islam dan negara Indonesia sangat kuat, maka 

pada posisi ini, hukum-hukum Islam juga harus diserap ke dalam sistem hukum 

nasional di Indonesia. Untuk itu, dalam pelaksanaan hukum Islam sebagai suatu 

sistem yang harus diakomodasi oleh negara, maka Azhary menilai realisasinya dalam 

bentuk berikut: 

a) Pelaksanaan hukum dalam wilayah publik. Untuk bentuk ini, pandangan 

Azhary terpusat pada adanya peran cukup besar dari negara dalam 

merealisasikannya di lapangan. Sejauh ini, masih dalam penilaian Azhary, 

bahwa sebagian besar jenis dan kategori hukum Islam telah diserap di 

Indonesia. Misalnya, untuk kategori hukum perdata, mulai dari 

perkawinan, muamalah, perbankan, haji dan lainnya, telah diatur dalam 

sistem hukum nasional. Untuk konteks hukum pidana, Azhary juga 

 
47  Azhary, Beberapa Aspek..., 493. 
48  Muhammad Tahir Azhary et al., Islam Untuk Disiplin Ilmu Hukum, Sosial Dan Politik, (Bulan 

Bintang, 1988),16. 
49  Azhary, Beberapa Aspek..., 493-494. 
50  Azhary, Negara Hukum...,59. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 326  

 

menilai telah diterapkan sebagian dan sebagiannya belum. Misalnya, 

untuk kategori jarīmah qiṣāṣ, telah termanifestasi dalam hukuman mati 

sebagaimana dimuat dalam KUHP. Untuk kategori jarīmah ta’zīr, juga telah 

diakomodasi di dalam hukum Indonesia, misalnya adanya penetapan 

hukuman penjara dan atau denda. Namun, hanya jarīmah ḥudūd yang 

belum terealisasi, misalnya hukuman had bagi pelaku zina (cambuk dan 

rajam/hukuman mati), potong tangan kepada pencuri, hukuman bagi 

penuduh zina dan lainnya. Oleh karena itu, untuk jarīmah ḥudūd yang 

belum diakomodasi ini, maka negaralah yang wajib mengakomodasi dan 

memasukkannya ke dalam hukum yang positif. Pembentuk undang-

undang harus mengakomodasi aturan hukum Islam tersebut dalam 

peraturan perundang-undangan.51  

b) Pelaksanaan hukum dalam wilayah privat. Dalam penerapannya, maka 

individu muslim yang bertanggung jawab penuh dalam pelaksanaannya. 

Namun di dalam keadaan tertentu, Azhary juga menilai negara juga dapat 

turut campur mengatur ketika ada penyimpangan wilayah hukum privat 

yang tidak sesuai dengan nilai dan prinsip hukum Islam.52 

c) Pelaksanaan hukum Islam di dalam kondisi yang pluralis Agama. Bagi 

Azhary, meskipun Indonesia bukan mengakui Islam sebagai landasan 

bernegara, karena pada kenyataannya Indonesia bersifat pluralis, maka 

cara yang paling ideal untuk menerapkan sistem hukum Islam dalam 

wilayah publik dan privat (seperti pada poin a dan b di atas) adalah 

dengan mengedepankan prinsip toleransi beragama. Dalam konteks ini, 

hukum Islam berlaku bagi umat Islam. Maknanya bahwa bagi umat Islam 

adalah berlaku hukum Islam.53 Sistem hukum adat dan hukum Barat yang 

diakui di Indonesia dapat diberlakukan apabila tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip hukum Islam. Adapun untuk umat agama lain, maka 

berlaku juga hukum agama masing-masing. Hal ini sesuai dengan prinsip 

toleransi beragama, yang asas dan prinsipnya meliputi: (1) tidak boleh ada 

paksaan dalam beragama; (2) manusia mempunyai hak dalam memilih dan 

memeluk agama yang menurut keyakinannya adalah benar dan bebas 

melakukan ibadah menurut keyakinan itu; (3) tidak ada gunanya 

memaksakan seseorang mengikuti satu keyakinan tertentu dan (4) Tuhan 

tidak pernah melarang bagi manusia hidup bermasyarakat dengan orang 

atau kelompok yang berbeda paham dan agamanya.54 

Berdasarkan pandangan Azhary di atas, dapat dipahami bahwa beliau tidak 

sekedar memahami hubungan agama dan negara sebagai hubungan yang bersifat 

integratif, akan tetapi lebih jauh lagi justru sangat terikat dan tidak dapat dipisahkan 

 
51  Azhary, Beberapa Aspek...,491-492. 
52  Azhary, Beberapa Aspek...,492. 
53  Azhary, Beberapa Aspek...,493. 
54  Azhary et al., Islam Untuk Disiplin...,82. 



 
327 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

satu dengan lainnya. Agama, dalam hal ini Islam, sebagai sistem hukum yang harus 

diakomodasi dalam sistem hukum Indonesia. Untuk itu, refleksi dari pandangan 

Azhary tersebut dapat digambarkan berikut: 

Gambar 2. Relasi Agama dan Negara Menurut Muhammad Tahir Azhary 

 

Berdasarkan ilustrasi Gambar 2 di atas, dapat dikemukakan kembali bahwa 

antara agama dan negara memiliki keterikatan satu dengan yang lain dan tidak dapat 

dipisahkan. Azhary menempatkan posisi agama Islam sebagai sistem hukum yang 

harus diakomodasi dalam sistem hukum Indonesia. Keberlakuan sistem hukum adat 

dan sistem hukum Barat dapat diterapkan bagi umat Islam sekiranya tidak 

bertentangan dengan prinsip hukum di dalam Islam itu sendiri. Oleh sebab itu 

konsekuensi dari akomodasi hukum Islam tersebut mengharuskan negara menyerap 

hukum Islam ke dalam sistem hukum nasional, adapun pemberlakuannya khusus 

ditetapkan kepada umat Islam. 

Sistem hukum Indonesia sebagaimana tergambar dalam bagan memperlihatkan 

watak yang pluralistik karena terbentuk dari perpaduan antara unsur agama, adat, 

dan hukum Barat. Hukum nasional tidak bersifat seragam, melainkan merupakan hasil 

sintesis dari beragam sumber hukum. Warisan hukum Barat yang dibawa oleh 

kolonial Belanda hingga kini masih dipertahankan, terutama melalui kodifikasi hukum 

seperti KUHPerdata dan KUHP. Di sisi lain, hukum adat tetap hidup sebagai 

manifestasi nilai budaya bangsa yang diakui konstitusi. Sementara itu, hukum agama, 

khususnya Islam, menempati kedudukan yang khusus karena hanya berlaku bagi 

pemeluknya melalui instrumen hukum tertentu, misalnya dalam bidang perkawinan, 

waris, zakat, wakaf, maupun kewenangan peradilan agama. 

Bagan tersebut juga menunjukkan bahwa agama dan negara memiliki 

keterhubungan yang erat dan tidak dipisahkan secara mutlak. Hal ini menandakan 

bahwa Indonesia tidak menganut sekularisme murni, tetapi juga bukan negara 

teokratis. Posisi Indonesia berada di tengah, dengan menjadikan Pancasila sebagai 

dasar yang menempatkan agama sebagai sumber moral dan legitimasi, sekaligus 

menjaga keberagaman masyarakat. Dalam wacana akademis, kalangan sekuler sering 

berpendapat bahwa campur tangan agama dalam negara dapat menghambat 

rasionalitas hukum. Namun, pandangan integratif seperti yang dikemukakan Tahir 

Sistem Hukum NKRI 

Agama  Negara  Saling Terikat 

Agama Islam 

Barat Adat 

Berlaku khusus bagi umat Islam dengan Instrumen 
Negara 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 328  

 

Azhary melalui Teori Lingkaran Konsentris justru menekankan bahwa agama, hukum, 

dan negara merupakan satu kesatuan yang saling mengisi dan tidak dapat dipisahkan. 

Secara yuridis, pijakan hubungan tersebut dapat ditemukan dalam Pasal 29 UUD 

1945 yang menyatakan bahwa negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa. 

Prinsip konstitusional ini memberi jaminan bahwa agama memiliki tempat yang 

signifikan dalam kehidupan bernegara. Meski demikian, penerapan nilai-nilai agama 

tidak berlaku secara menyeluruh bagi semua warga, melainkan dijalankan melalui 

perangkat hukum tertentu agar tetap sesuai dengan prinsip kebhinekaan. Dengan 

demikian, Indonesia mengembangkan model negara hukum yang khas, yaitu negara 

Pancasila dengan sistem hukum yang plural, di mana agama, adat, dan warisan 

hukum Barat saling berinteraksi dalam satu kerangka nasional. 

Kesimpulan 

Pemikiran Muhammad Tahir Azhary mengenai hubungan agama dan negara 

menghadirkan konstruksi yang khas bagi konteks Indonesia. Melalui Teori Lingkaran 

Konsentris, Azhary menempatkan agama sebagai lingkaran terdalam yang menjadi 

pusat dan sumber nilai, diikuti hukum pada lapisan kedua, serta negara pada 

lingkaran terluar. Ketiga unsur ini saling terhubung dan tidak bisa dipisahkan, sebab 

keberadaan negara dan hukum mendapatkan legitimasi dari nilai-nilai agama. Dalam 

perspektif Azhary, Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman moral, tetapi juga 

sebagai landasan normatif bagi penyusunan hukum dan institusi negara. Kerangka ini 

semakin ditegaskan melalui landasan konstitusional Pasal 29 ayat (1) UUD 1945 yang 

menyatakan bahwa negara Indonesia berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa. Prinsip 

tersebut menunjukkan bahwa agama memiliki posisi fundamental dalam kehidupan 

bernegara, sehingga gagasan tentang pemisahan agama dan negara tidak sesuai 

dengan realitas maupun dasar konstitusional Indonesia. 

Implikasi dari pemikiran ini menegaskan pentingnya peran negara dalam 

mengakomodasi nilai agama ke dalam sistem hukum dan kebijakan publik secara adil 

dan inklusif. Hukum Islam dapat diberlakukan bagi pemeluknya melalui peraturan 

perundang-undangan dengan negara sebagai pengatur sekaligus penegak, sementara 

hukum adat dan hukum Barat tetap menjadi bagian dari sistem hukum nasional. 

Dengan demikian, terbentuklah model negara hukum yang pluralistik, namun tetap 

berakar pada nilai-nilai konstitusi dan agama. Pemikiran Azhary ini menawarkan 

paradigma integratif yang tidak hanya menolak dikotomi antara agama dan negara, 

tetapi juga menekankan pentingnya pengelolaan relasi keduanya untuk kemaslahatan 

publik. Dalam konteks Indonesia yang majemuk, gagasan tersebut relevan sebagai 

jalan tengah untuk mengharmoniskan idealitas ajaran agama dengan realitas 

kebangsaan. 

Referensi 

Ali, Zainuddin. Metode Penelitian Hukum. Sinar Grafika, 2021. 

Al-Māwardī, Abī Al-Ḥasan. Al-Aḥkām Al-Sulṭāniyyah Wa Al-Wilāyāt Al-Dīniyyah. Terj: 

Khalifurrahman Fath dan Fathurrahman. Qisthi Press, 2014. 



 
329 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Al-Ḥall Al-Islāmī: Farīḍah Wa Ḍarūrah. Maktabah Wahbah, 2000. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Siyāsah Al-Syar’iyyah Fī Ḍau’ Nuṣūṣ Al-Syarī’ah Wa Maqāṣiduhā. 

(Terj: Fuad Syaifudin Nur),. Pustaka Al-Kautsar, 2019. 

Al-Ṣallābī, Alī Muḥammad. Al-Daulah Al-Ḥadīṡah Al-Muslimah: Da’āimuhā Wa 

Waẓā’ifuhā. (Terj: Ali Nurdin),. Pustaka Al-Kautsar, 2017. 

Aseri, Muhsin. “Politik Hukum Islam Di Indonesia.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 

Dan Kemasyarakatan 9, no. 17 (2018): 143–50. 

https://doi.org/10.35931/aq.v0i0.57. 

Asshiddiqie, Jimly. Menuju Negara Hukum Yang Demokratis,. Sekretariat Jenderal dan 

Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi, 2008. 

Asshiddiqie, Jimly. Penguatan Sistem Pemerintahan dan Peradilan. Sinar Grafika, 2022. 

Azhari, Aidul Fitriciada. “Negara Hukum Indonesia: Dekolonisasi Dan Rekonstruksi 

Tradisi.” Jurnal Hukum IUS QUIA IUSTUM 19, no. 4 (2012): 489–505. 

https://doi.org/10.20885/iustum.vol19.iss4.art1. 

Azhary, Muhammad Tahir. Beberapa Aspek Hukum Tata Negara, Hukum Pidana dan 

Hukum Islam. Prenada Media, 2015. 

Azhary, Muhammad Tahir. Beberapa Aspek Hukum Tata Negara, Hukum Pidana Dan 

Hukum Islam,. Cet. 2,. Kencana Prenada Media Group, 2015. 

Azhary, Muhammad Tahir. Negara Hukum Suatu Studi Tentang Prinsip-Prinsipnya 

Dilihat Dari Segi Hukum Islam, Implementasinya Pada Periode Negara Madinah Dan 

Masa Kini. Kencana Prenada Media Group, 2018. 

Azhary, Muhammad Tahir, Muhammad Daud Ali, and Habibah Daud. Islam Untuk 

Disiplin Ilmu Hukum, Sosial Dan Politik,. Bulan Bintang, 1988. 

Azra, Azyumardi. Indonesia, Islam, And Democracy: Dynamics In A Global Context,. 

Menara Gracia, 2006. 

Azra, Azyumardi. “Islam Dan Konsep Negara: Pergulatan Politik Indonesia Pasca 

Soeharto,.” In Fikih Kebinekaan,. Mizan Pustaka, 2015. 

Azra, Azyumardi. “Reposisi Hubungan Agama Dan Negara.” In Islam Liberal. LKiS, 

2010. 

Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, Dan Demokrasi. 

Kencana Prenada Media Group, 2016. 

Badruzzaman, Azhar Jiyadi. “Perbandingan Pemikiran Tahir Azhary Dan Jimly 

Asshiddiqie Tentang Konsep Negara Hukum.” Diploma, IAIN Siber Syekh 

Nurjati Cirebon, 2024. 

“Criminal Disinformation in Relation to the Freedom of Expression in Indonesia: A 

Critical Study.” Comparative Law Review 27, no. 1 (2021): 135–65. 

Effendy, Bahtiar. Islam Dan Negara: Transformasi Gagasan Dan Praktik Politik Islam Di 

Indonesia,. Democracy Project, 2011. 

Gunawan, Edi. “Relasi Agama Dan Negara.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial 

Dan Keagamaan 10, no. 2 (2017): 1–21. https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589. 

Ḥawwā, Sa’īd. Al-Islām. (Terj: Abdul Hayyie Kattani, Dkk),. Gema Insani Press, 2011. 



 

Relasi Agama dan Negara... 

 

 
 330  

 

Hayat, Hayat. “Keadilan Sebagai Prinsip Negara Hukum: Tinjauan Teoritis Dalam 

Konsep Demokrasi.” Padjadjaran Jurnal Ilmu Hukum (Journal of Law) 2, no. 2 

(2025): 389–92. https://doi.org/10.22304/pjih.v2n2.a10. 

Ibrahim, Johnny. Teori & Metodologi Penelitian Hukum Normatif. Bayumedia, 2012. 

Junius Fernando, Zico, Pujiyono, Umi Rozah, and Nur Rochaeti. “The Freedom of 

Expression in Indonesia.” Cogent Social Sciences 8, no. 1 (2022): 2103944. 

https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2103944. 

Khaldūn, Abdurraḥmān Ibn. Muqaddimah Ibn Khaldūn. (Terj: Masturi Irham, Dkk), Cet. 

9. Pustaka Al-Kautsar, 2017. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin Dan Perdaban. Gramedia Pustaka Utama, 2019. 

Mahfud MD, Moh. “Islam, Lingkungan Budaya Hukum Dalam Perspektif 

Ketatanegaraan Indonesia,.” Jurnal: “Karsa Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman”. 

Vol. 24, no. No. 1, (2016). 

Mahmudah, Siti. “Politik Penerapan Syari’at Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia 

(Pemikiran Mahfud MD).” Al-’Adalah 9, no. 2 (2012): 403–14. 

https://doi.org/10.24042/adalah.v10i2.294. 

Maliki, Zainuddin. Sosiologi Politik: Makna Kekuasaan dan Transformasi Politik,. UGM 

Press, 2018. 

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Kencana, 2017. 

Masykuri Abdillah. Islam Dan Dinamika Sosial Politik Di Indonesia. Gramedia Pustaka 

Utama, 2011. 

Najib, Ainun, Umar Umar, Abim Bhakti, Prika Fatikasari, and Aminah Nur Kauthar 

Binti Zawawi. “Regulation on Freedom of Expression on Social Media in 

Indonesia and Malaysia.” Journal of Indonesian Constitutional Law 1, no. 1 (2024): 

46–60. https://doi.org/10.71239/jicl.v1i1.20. 

Nurrisa, Fahriana, Dina Hermina, and Norlaila. “Pendekatan Kualitatif Dalam 

Penelitian: Strategi, Tahapan, Dan Analisis Data.” Jurnal Teknologi Pendidikan 

Dan Pembelajaran | E-ISSN : 3026-6629 2, no. 3 (2025): 793–800. 

Pajriah, Sri. “Pemikiran Mohammad Natsir Tentang Hubungan Agama Dan Negara 

Serta Polemiknya Dengan Soekarno.” Jurnal Artefak 4, no. 2 (2017): 167–82. 

https://doi.org/10.25157/ja.v4i2.910. 

Rahman, Fazlur. A Study of Islamic Fundamentalism Revival & Reform in Islam,. Oneworld 

Oxford, 2003. 

Rahman, Mohammad Haris Taufiqur, and Fawaid. “Pandangan Mahfud MD Tentang 

Hubungan Islam Dan Negara Di Indonesia.” Al Yazidiy Jurnal Sosial Humaniora 

Dan Pendidikan 4, no. 1 (2022): 47–62. https://doi.org/10.55606/ay.v4i1.23. 

Rasyidin, Yusafrida. “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang Agama 

Dan Negara.” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 16, no. 1 (2020): 

35–44. https://doi.org/10.24042/tps.v16i1.6840. 

Ridlwan, Zulkarnain. “Negara Hukum Indonesia Kebalikan Nachtwachterstaat.” Fiat 

Justisia: Jurnal Ilmu Hukum 5, no. 2 (2011): 144–48. 

https://doi.org/10.25041/fiatjustisia.v5no2.56. 



 
331 Aris Fajar Maulana, Misran, Boihaqi Bin Adnan 

 
 

Sakti, Mohammad Djaya Aji Bima, Syamsul Badi’, and Harits Mu’tasyim. “Dampak 

Sekulerisme Dalam Perkembangan Sains Sosial (The Impact Of Securalism In 

The Development Of Science Social).” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi 

Islam Dan Sains 3 (April 2021): 171–83. 

Salamuddin, Salamuddin, and Candiki Repantu. Teokrasi Kontemporer Integrasi Teologi 

Dan Politik Dalam Negara Islam. Perdana Publishing, 2015. 

Setyaningsih, Emi. “Perjuangan Dan Pemikiran Politik Mohammad Natsir (1907-

1993).” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 12, no. 2 (2016): 73–94. 

https://doi.org/10.24042/tps.v12i2.824. 

Siallagan, Haposan. “Penerapan Prinsip Negara Hukum di Indonesia.” Sosiohumaniora 

18, no. 2 (2016): 122–28. https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v18i2.9947. 

Tim Redaksi Kilas Rakyat. Dalam Sidang BPUPK, Ketiga Tokoh Ini Setuju Untuk 

Memisahkan Urusan Agama dan Negara. Soal. April 2, 2024. 

https://www.kilasrakyat.com/dalam-sidang-bpupk-ketiga-tokoh-ini-setuju-

untuk-memisahkan-urusan-agama-dan-negara/. 

 


