POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume IX, Nomor I

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Pergeseran Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Partai Politik Islam
Di Indonesia

Muhammad Yusuf, Jun Mawalidin
UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta
muhammadyusufhsb366@gmail.com, joenjun98@gmail.com

Abstract

In this study, researchers conducted a study on nurcholish madjid thought known as
Nurcholisisme which is said to be very critical of Islamic political parties in Indonesia. That in
Nurcholish Madjid's thoughts about Islamic political parties according to him Islam is not an
ideology that must exist in the form of a formal institution that is an Islamic party. Islam
should be the basis or basis in determining ethical values in running a political party without
having to make it in the form of a formal institution. It is an obligation and truth and regards
modernization as an effort or process to achieve the truth that is put forward to encourage
Muslims to direct their commitment to Islamic values, not to institutions that use the name
Islam. In this researched work the author uses legal research normatively towards policy with
conceptual approaches and rules. This research was conducted by looking at literature studies
to see Nurcholish's thinking aimed at forming a good Islamic party for society. The Islamic
party of his time said that they were the representation of the voice of God as the ticket to
good.

Keywords: Islamic Party, Nurcholish Madjid, Ideology, Politics.

Abstrak

Adapun dalam penelitian ini bahwa peneliti melakukan suatu kajian pada pemikiran Nurcholish
Madjid yang dikenal dengan Nurcholisisme yang dikatakan pemikiran yang sangat kritis
terhadap partai politik Islam di Indonesia. Bahwa pada pemikiran Nurcholish Madjid tentang
partai politk Islam menurutnya Islam tidaklah suatu ideologi yang harus ada dalam bentuk
lembaga formal yaitu partai Islam. Seharusnya Islam merupakan asas atau dasar dalam
menentukan nilai-nilai etis dalam menjalankan partai politik tanpa harus membuatnya dalam
bentuk lembaga formal. Suatu kewajiban dan kebenaran serta menganggap modernisasi sebagai
usaha atau proses untuk mencapai kebenaran tersebut yang dikemukakan untuk mendorong
umat Islam agar mengarahkan komitmen mereka kepada nilai-nilai Islam, bukan kepada
institusi-institusi yang memakai nama Islam. Dalam karya yang diteliti ini penulis menggunakan
penelitian hukum secara normatif terhadap kebijakan dengan pendekatan dan aturan yang
secara konseptual. Penelitian ini dilakukan dengan melihat studi pustaka guna melihat
pemikiran Nurcholish yang bertujuan dalam membentuk partai Islam yang baik untuk
masyarakat. Partai Islam pada masanya mengatakan bahwa merekalah representasi dari suara
tuhan sebagai tiket menuju kemaslahatan.

Kata Kunci : Partai Islam, Nurcholish Madjid, Ideologi, Politik.

66


mailto:muhammadyusufhsb366@gmail.com
mailto:joenjun98@gmail.com

POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Pendahuluan

Pemikiran Nurcholish Madjid menjadi daya tarik dalam cara pandangan berpikir yang
menjadi virus dikala itu. Mitos yang secara diam-diam menyebarluaskan pemikiranya
Nurcholisisme yang sebagai model kerangka berpikir kritis. Seperti studi yang dilakukan
oleh Anders Uhlin tentang wacana politik intelektual di Indonesia yang mengkategorikan

sebagai Neo Modernisme Islam dikarenakan gagasanya tentang demokrasi yang bersumber
dari dunia Muslin dan Barat sejah tahun 1970an itu. (Janah, 2017)

Islam dan politik Indonesia modern telah lama menarik perhatian umat Islam. Untuk
memberikan gambaran layaknya perihal wacana Islam dan Negara, perlu dielaborasi tiga
tahap keterlibatan umat Islam dalam kegiatan politik di Indonesia, asal-asul wacana pada
periode pembentukan, dan wacana pada masa orde baru (Orba). Umumnya nasionalisme
bangsa Indonesia muncul sekitar abad 20.Muslim Indonesia sebagai mayoritas penduduk,
secara aktif terlibat dalam pengembangan nasionalisme Indonesia. Mereka mengambil
bagian dalam organisasi sekuler atau organisasi keagamaan seperti SI (serikat Islam),
muhammadiyah, NU (nahdlatul ulama), dan Persis (persatuan Islam). Walaupun terjadi
kompetisi antara umat Islam dan kristiani, umat Islam bersama-sama dengan masyarakat
Indonesia lain berjuang melawan penjajahan belanda dan jepang. Pada tahun 1937 umat
Islam mendirikan MIAI (Majelis Islam A’la Indonesia), yang berjuang untuk menjaga
kepentingan umat Islam di bawah pendudukan jepang. (Haris & Tahgiq, 2004)

Dalam hal ini agak disayangkan bahwa orientasi keislaman yang kuat selalu dikaitkan
dengan oposisi terthadap pemerintah, karena kaum muslim mengemukakan gagasan-gagasan
politik yang tidak semuanya sebangun dan serupa dengan tuntutan praktis republik ini,
maka tumbuhlah prasangka antara politik yang berorientasi Islam dan pemerintah yang
berorientasi nasioanal. Oleh karena itu dalam meredakan prasangka yang timbul antara
pemerintah dan rakyat yang berorientasi kelslaman, penting kiranya bila Islam di Indonesia
didefenisikan secara lebih inklusivitas. Dengan demikian, simbol-simbol Islam harus
terbuka dan mampu dimengerti (shared) semua muslim, di dalam maupun luar
pemerintah.(Majid, 2008)

Oleh karena itu perlu gagasan modernisme Islam Indonesia, suatu upaya untuk mengakhiri
citra eksklusivitas politik yang berorientasi Islam, menuntut sikap konsisten untuk mau
mengorbankan hasil-hasil politis jangka pendek. Karena itu, upaya semacam itu harus
memfokus pada proses demokratisasi sebagai mekanisme utama untuk mencapai suatu
pemerintah yang bersih, terbuka dan adil. Pada tingkat nasional, metode paling langsung
adalah pembentukan suatu koalisi politik lebih luas antara orang-orang yang saling punya
perhatian kepada demokrasi yang menuntut keterbukaan sikap. (Majid, 2008)

Nurcholish Madjid lebih jauh mengemukakan bahwa perkembangan yang pesat dan
penyebaran Islam yang sangat menggembirakan selama ini keseluruh pelosok Indonesia

67



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

ternyata tidak diimbangi dengan kualitas yang memadai.Dan pasal yang dikaitkan dengan
masalah tadi ialah isu tentang apakah umat itu tertarik pada organisasi-organisasi
Islam.“Islam Yes, partai Islam No” yang disodorkan Nurcholish Madjid, telah menjadi
keprihatinan mayoritas umat. Mengapa organisasi Islam runtuh sebagai model gerakan,
justru ketika Islam sebagai agama dan sebagai kumpulan ide-ide sedang mengalami
kemajuan, kalau saja organisasi-organisasi Islam menjadi wadah atau kesadaran bagi gagasan
Islam, mengapa umat tidak terpikat. Menurut Nurcholish Madjid umat tidak terpikat
disebabkan organisasi-organisasi Islam tidak lagi melakukan dukungan massa seperti yang
pernah terjadi di masa lalu (Majid, 2008). Dan hal lain disebabkan, perfama, karena sifat
pemikiran yang ditawarkan dan disebarkan dengan aktif oleh organisasi-organisasi tersebut
mengalami masturbasi. Dan &edua, karena partai-partai Islam dan pimpinannya kehilangan
kepercayaan di mata masyarakat (Barton et al., 1999). Pengalaman traumatis masa lalutelah
mendorong umat Islam untuk mendirikan partai politik. Namun mengapa Nurcholish
Madjid menolak dengan adanya partai politik Islam, Nurcholish Madjid menawarkan ide
pembaruan politik dengan mengeluarkan slogan “Islam Yes, partai Islam No”. yaitu
pemikiran yang dianggap sekuler dengan ide pemisahan agama dari hal yang bersifat praktis
yaitu politik.

Metode

Penelitian ini adalah suatu penelitian hukum secara normatif (studi doktrinal) terhadap
kebijakan dengan pendekatan dan aturan dari suatu undang-undang atau aturan hukum
yang dibuat (normatif-yuridis). Pendekatan yang secara konseptual berusaha dalam
memberikan sudutt pandang analisa dalam penyelessaian suatu masalah yang dilihat dari
konsep-konsep dan nilai yang terkandung dalam norma-norma sebuag peraturan dalam
kebijakan yang dibuat. Dalam analisa ini peneliti melakukan dengan data sekunder yang
didapatkan dari studi pustaka (/zbrary research) ,yang terdiri dari bahan hukum primer berupa
suatu kebijakan hukum dan juga bahan hukum sekunder berupa buku dan karya lainya.

Hasil atau Pembahasan

Dilihat dari sisi bahasa, kata politik berasal dari bahasa Yunani, yaitu po/is yang artinya kota
yang berstatus Negara kota (w#y state). Yang dimana Negara kota di zaman Yunani,
masyarakat saling berkerjasama untuk mewujudkan kesejahteraan didalam hidupnya
(Muhazir, 2021b). Politik yang berkembang di masa Yunani kala itu dapat diartikan sebagai
sebuah proses hubungan antara individu dengan individu lainnya untuk mewujudkan
kebaikan bersama.(Basti, 2011) Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia politik diartikan
sebagai (pengetahuan) mengenai kenegaraan (seperti tentang sistem pemerintahan, dasar
pemerintahan) dan segala urusan tindakan (kebijakan, siasat, dan sebagainya) mengenai
pemerintahan Negara atau terhadap Negara lain, cara bertindak dalam menghadapi atau

menangani suatu masalah (kebijaksanaan) (KBBI Daring, n.d.).

68



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Dalam Islam, kata politik sering diwakili dengan kata a/-siyasah dan daulah, yang dimana
kata-kata tersebut dan kata-kata lainnya adalah istilah yang berhubungan dengan politik
misalnya keadilan, musyawarah, yang awal mulanya bukan ditunjukkan untuk masalah
politik. Kata siyasah dapat ditemui dalam bidang kajian hukum yaitu ketika membahas
masalah imamah, sehingga dalam fiqih dikenal adanya pembahasan tentang Figib Siyasah
(Muhammaddiah, 2021). Selanjutnya kata daxlah pada mulanya digunakan dalam al-Quran
yang tujuannya digunakan untuk kasus penguasaan harta di kelompok orang kaya, yakni
bahwa zakat seharusnya harta tersebut tidak hanya berputar diantara orang-orang kaya
(Muhazir, 2021). Karena menurut sifatnya harta tersebut harus bergilir atau berputar, dan
tidak hanya dikuasai oleh orang-orang yang kaya (dulatan baina agniya),kata danlah tersebut
juga digunakan untuk pembahasan politik yang sifatnya perpindahan dati satu tangan ke
tangan yang lainnya. Selanjutnya kata keadilan banyak dijumpai dalam memutuskan perkara
dalam kehidupan, dan kata musyawarah pada awal mulanya digunakan pada masalah suami
istri yang hendak menyerahkan anaknya untuk disusui oleh wanita lain yang dalam perkara
ini perlu dimusyawarahkan. Selanjutnya dalam perkembangan sejarah kata siyasah dan kata-
kata lain yang maknanya berkaitan dengan kata tersebut digunakan untuk pengertian
pengaturan masalah kenegaraan dan pemerintahan serta hal-hal lainnya yang terkait
dengannya (Nata, 2008).

Sedangkan pengertian politik Islam ditandai oleh pandangan yang bersifat khalifah sentris.
Kepala Negara atau khalifah memegang peranan penting dan memiliki kekuasaan yang
sangat luas. Adapun tokoh pemikiran politik Islam yaitu:

a. Al-Mawardi

Menurut al-Mawardi politik Islam adalah kekuasaan politik yang dilembagakan untuk
menggantikan  kenabian (#ubuwah) dalam rangka melindungi agama dan mengatur
kehidupan dunia atau yang disebut dengan imamah. Pelembagaan imamah, menurutnya
adalah Fardbu Khifayah berdasarkan zma’ ulama. Pandangannya didasarkan pada realitas
sejarah al-khulafa’ al-rasyidin dan khalifah-khalifah setelah mereka, yang merupakanlambang
kesatuan umat Islam.

b. Al-Ghazali

Adapun politik Islam menurut al-Ghazali adalah sultan (di sini berarti kekuasaan politik)
adalah wajib untuk ketertiban dunia; ketertiban agama wajib untuk keberhasilan
akhirat.Inilah tujuan sebenarnya para rasul.Jadi, wajib adanyaimam merupakan kewajiban
agama dan tidak ada jalan lain meninggalkannya. Pengertian yang hampir sama dengan al-
Mawardi yaitu wajib adanya imamah.

c. Ibn Taimiyah

Ibn Taimiyah berbeda pendapat dengan dua tokoh tersebut dalam politik Islam penegakan
imamah bukanlah merupakan salah satu asas atau dasar agama, melainkan hanya kebutuhan
praktis saja. Namun demikian Ibn Taimiyah menekankan bahwa fungsi Negara adalah
untuk membantu agama.Dan Ibn Taimiyah menolak kekuasaan bani Umayyah dan bain

69



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Abbas sebagai dasar filsafat politik Islam.Term yang digunakan juga berbeda untuk
kenegaraan Ibn Taimiyah menggunakan kata imarah (Iqbal & Nasution, 2010).

Tujuan dari Politik Islam
Tujuan politik Islam adalah untuk mewujudkan sebuah sistem pemerintahan dan
kenegaraan yang tegak di atas dasar seluruh hukum dan syariat Islam. Tujuan utamanya
adalah menegakkan sebuah Negara Islam atau Darul Islam. Para fuqaha telah menggariskan
10 poin penting sebagai tujuan sistem politik dan pemerintahan Islam:
a) Memelihara keimanan menurut prinsip-prinsip yang telah disepakati oleh ulama
salaf dari kalangan umat Islam.
b) Melaksanakan proses pengadilan di kalangan rakyat dan menyelesaikan masalah
dikalangan orang-orang yang berselisih.
c) Menjaga keamanan daerah-daerah Islam agar umat Islam dapat hidup dalam
keadaan aman dan damai.
d) Melaksanakan hukum-hukum yang telah ditetapkan demi melindungi hak-hak
manusia.
e) Menjaga perbatasan Negara untuk menghadapi kemungkinan serangan dari
pihak luar.
f)Melakukan jihad bagi golongan yang menentang Islam.
@) Mengendalikan urusan pengutipan pajak, zakat, dan sedekah .
h) Mengatur anggaran belanja Negara, melantik pegawai yang cakap dan jujur untuk
mengawasi kekayaan Negara.
i)Menjalankan pengawalan dan pemeriksaan terhadap pemimpin Negara demi
melindungi agama (Ad-Din)

Nurcholish Madjid dan Pemikiranya

Nurcholish Madjid adalah seorang putra kelahiran Mojoanyer, Jombang, sebuah desa di
Jawa Timur, tanggal 17 Maret 1939 Masechi, bertepatan dengan 26 Muharram 1358 Hijriyah.
Dia dilahirkan dari kalangan keluarga pesantren. Ayahnya adalah K.H Abdul Madjid,
seorang kyai jebolan pesantren Tebuireng, Jombang, yang didirikan oleh Pendiri Nahdlatul
Ulama (NU) Hadaratus Syaikh Hasyim Asy’ari yang mana beliau adalah salah seorang
diantara Faunding Father Nahdlatul Ulama. Sementara ibunya adalah adik dari Rais Akbar
NU dari ayah seorang aktivis Syarikat Dagang Islam (SDI) di Kediri yang bernama Hajjah
Fathonah Mardiyyah (Nadroh, 1999). Adapun anak dari pasangan Nurcholish Madjid dan
Omie Komariah Madjid ada dua yang pertama Ahmad Mikail Madjid dan Nadya Madjid.

Nurcholish Madjid lahir sebagai anak sulung dari empat bersaudara. Panggilan Nurcholish
Madjid yang terkenal panggilan Cak Nur, Nurcholish Madjid meninggal pada tanggal 29
Agustus 2005 dalam wusia 66 tahun. Nurcholish Madjid meninggal dunia akibat
penyakit sirosis hati yang dideritanya. Ia dimakamkan di Taman Makam Pahlawan Kalibata,

70


https://id.wikipedia.org/wiki/Sirosis_hati
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_Makam_Pahlawan_Kalibata

POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

meskipun merupakan warga sipil karena dianggap telah banyak betjasa kepada negara,
sebagai penerima Bintang Mahaputra.

Nurcholis Madjid seorang tokoh modernisasi pemikiran Islam, Nurcholis Madjid
mengembangkan konsep kemodernan dengan mengaitkan pada konsep zauhid, konsep yang
selalu diulang dalam tulisannya dan yang menjadi inti tesis besarnya. Bagi Nurcholish
Madjid kemodernan menjadi perburuan tanpa akhir dan merupakan keharusan bagi semua
manusia, umat muslim khususnya. Hal itu tidak lain karena sifat keterbatasan manusia
sendiri sebagai akibat kesementaraan pengetahuannya. Oleh karena itulah sikap terbuka
harus dimiliki oleh setiap muslim, sebagaimana diperintahkan tuhan. Tetapi satu hal yang
petlu dan lebih utama dari sikap pencarian yang bersifat terbatas dan duniawiah ini adalah
bahwa pencarian tadi bertujujan untuk mencapai kebenaran yang mutlak, yakni tuhan itu
sendiri yang merupakan awal dan akhir segala kebenaran (Barton et al., 1999). Ia adalah
salah satu pemikir Islam terbaik Indonesia yang telah memberikan pemikiran-pemikiran
kelslaman komtemporer, khususnya dalam bingkai premis yang disebut Nurcholish Madjid

pada tahun 1990 sebagai mempersiapkan umat Islam Indonesia memasuki zaman modern.

Sebagaimana lazimnya anak-anak santri di Jawa, tradisi penguasaan ilmu pun melalui
tanjakan-tanjakan formal.la memasuki sekolah rakyat (SR) dan madrasah Ibtidaiyah,
pesantren Darul ‘Ulum, kemudian melanjutkan ke KMI (Kuliyyatul Mu’allimin Islamiyah)
Pondok Modern Gontor. Menamatkan di pondok itu, ia terus memasuki IAIN Syarif
Hidayatullah Fakultas Adab. Nurcholish Madjid berhasil menyelesaikan program sarjana
lengkapnya pada tahun 1968 dengan menulis skripsi: A~Quran Lughatan Wa'alamiyyan
Ma’nan, yang maksudnya adalah “A/l-guran dilibat secara bahasa bersifat local dan dilibat secara
istilah bersifat global” (Nadroh, 1999). lalu melajutkan studi ke Universitas Chicago sampai
memperoleh gelar Doktor Kalam di bidang pemikiran Islam dengan disertasi 16n Taimiyah
on Kalam and Falsafah Problen of Reason and Revelation in Islam (Sani, 1998).

Kebanyakan semasa aktivis mahasiswalah ide-ide segarnya meluncur bagaikan anak panah
tak terbendung. Baik dalam kegiatan resmi internal mahasiswa maupun dalam pertemuan
khalayak ramai, Nurcholish Madjid tidak segan-segan membeberkan gagasan

modernismenya.

Pengembaraan intelektual yang gigih dan bermuatan kualifaid membuat Nurcholish Madjid
muda telah dipercaya untuk duduk sebagai aktivis di organisasi ekstra mahasiswa sampai
dua priode (ketua umum HMI 1966-1969 dan 1969-1971), bahkan pernah menjabat
Presiden Persatuan Mahasiswa Islam Asia Tenggara (PEMIAT), dan Asisten Sekretaris
Jendral International Islamic Federation of Students Organitation (IIFSO). Kebanyakan
semasa aktivis mahasiswa itulah ide-ide segarnya meluncur bak anak panah tak
terbendung. Baik dalam forum resmi intern mahasiswa maupun dalam pertemuan khalayak
ramai, Nurcholish Madjid tidak segan-segan membeberkan gagasan modernismenya
(Nadroh, 1999).

71



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Untuk mengetahui pengaruh awal yang paling dominan, yang mewarnai pemikiran
Nurcholish Madjid tidak bisa dilepaskan dari pengaruh lingkungan rumah dan keluarga.
Dan pengaruh paling menonjol terletak pada sosok Haji Abdul Madjid, petani dari
Jombang, ayah Nurcholish Madjid.Abdul Madjid inilah yang mengajarkan putranya
Nurcholish Madjid, membaca al-Quran sejak Nurcholish Madjid berusia 6 tahun. Ia juga
yang memberi pengaruh besar pada pendidikan dan pemikiran Nurcholish Madjid. Abdul
Madjid sering dipanggil “Kia Haji” sebagai ungkapan penghormatan bagi ketinggian ilmu-
ilmu kelslaman yang dimilikinya, Abdul Madjid adalah seorang murid kesayangan Kiai
Hasjim Asj’ari di pesantren Tebuireng, Jombang.

Meskipun dipanggil kiai, Abdul Madjid memiliki kedudukan yang berbeda di masyarakatnya
sehingga harus mengalami banyak hal yang tidak diinginkan.Ia merupakan guru biasa yang
lahir dari tradisi NU namun menolak jaringan ulama NU dan ia juga menolak untuk
bergabung dengan partai politik NU. Sebagai gantinya, ia kemudian menjadi anggota dan
pendukung setia Masyumi, meskipun ulama tradisional pergi meninggal Masyumi. Akan
tetapi pada saat yang sama ia diserang dengan perlakuan yang amat kasar oleh kaum
Modernis. Nurcholish Madjid menuturkan bahwa seringkali ayahnya menangis di sawah
karena sangat terluka oleh serangan-serangan pribadi yang dialamatkan kepadanya.Maka
tidak aneh ketika Nurcholish Madjid dengan sengit menyerang kaum Modernis konservtif
di awal-awal 1970-an, ayahnyalah yang menjadi sumber dukungan emosional (Barton et al.,

1999).

Dalam kegiatan politik dapat dilihat ketika Ridwan pemimpin Partai Masyumi baru
mencalonkan Nurcholish Madjid menjadi presiden mendatang. Walaupun antara Ridwan
dan Nurcholish Madjid mempunyai visi yang berbeda. Dalam hal ini Ridwan melepaskan
kepentingan-kepentingan pribadi. Dia melepaskan perbedaan-perbedaan yang ada dengan
Nurcholish Madjid dan melihat kemungkinan friksi-friksi politik yang kian tajam sehingga
dia mencalonkan Nurcholish Madjid yang diterima oleh banyak pihak dikarenakan
akseptabilitas Nurcholish Madjid lebih besar dan kelompok yang beroposisi terhadap
Nurcholish Madjid tak begitu banyak.

Mengenai pencalonan Nurcholish Madjid yang disandingkan dengan Jenderal TNI Wiranto,
menurut Azyumardi Azra, ini kombinasi yang kurang pas. Kalau semua memang committed
tethadap pembangunan masyarakat madani, akan lebih tepat Nurcholish Madjid
disandingkan dengan figur sipil. Dalam hal ini, Azyumardi Azra melihat Sri Sultan

Hamengku Buwono merupakan alternatif yang baik dan cukup akseptabel (Azra & Thaha,
2000).

Karena Nurcholish Madjid seorang teoretis, bukan praktisi politik, tentu saja masih
dipertanyakan apakah dia akan diterima. Memang, belum tentu akseptabel
kecendikiawannya juga berarti akseptabel dalam bidang politik. Akseptabilitas Nurcholish

72



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Madjid yang lebih besar itu masih teori, belum tentu dalam praktiknya. Padahal, bagi
pencalonan yang akan berhasil dibutuhkan disiplin, komitmen, /oya/ty, dari organisasi atau
fraksi. Jadi, kalaupun ide-ide Nurcholish Madjid diterima oleh semua golongan, untuk
mengekspresikannya dalam dukungan yang real, belum tentu. Politik adalah soal lain.
Ditambah ada yang mempersoalkan gagasan Nurcholish Madjid pada masa lalu, tetapi
jumlah mereka tidak terlalu signifikan (Azra & Thaha, 2000).

Nurcholish Madjid adalah pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia yang pemikirannya
tidak jarang menjadi acuan bagi kalangan pembaharuan modernis muslim di Negara ini.
Pikiran-pikirannya pun kadang-kadang sangat kontroversial, sehingga pada tahun 1970-an
disebut sebagai tokoh kontroversi. Disisi lain ada pula yang menyebutnya Natsir muda,
sebuah sebutan yang dihubungkan dengan nama salah seorang tokoh partai Masyumi yang

berpandangan modern yaitu Muhammad Natsir.

Ide Pemiikiran Nurcholish Madjid

Dengan ide sekularisasi yang dianjurkan Nurcholish Madjid ide pembaruannya yang juga
berlandaskan pada paham sekularisme dan sekularisasi, adapun ide tersebut (Nasuion,
19906):

a. Urusan bumi ini diserahkan kepada umat manusia. Manusia diberi wewenang

penuh untuk memahami dunia ini.

b. Akal pikiran adalah adat alat manusia untuk memahami dan mencari pemecahan

masalah-masalah duniawi.

c. Terdapat konsistensi antara sekulerasasi dan rasionalisisme.

d. Terdapat konsistensi antara rasionalisasi dan desakralisasi (desakralisasi sama

dengan sekularisasi dalam memandang yang sakral bukan lagi sakral).

e. Membedakan antara hari dunia dan hari agama. Pada hari dunia yang berlaku
hukum kemasyarakatan manusia dan pada hari agama yang berlaku hukum
ukhrawi.

Bismillah artinya atas nama tuhan dan bukan dengan nama Allah.
al-Rabmansifat kasih tuhan di dunia dan a/-Rabim kasih tuhan di akhirat.
Dimensi kehidupan duniawi adalah %/ dan kehidupan spiritual adalah ukhrawi

50 ™

—

Islam adalah din, din adalah agama dan agama tidak bersifat ideologis, politis,
ckonomis, sosiologis, dan sebagainya.
j. Apa yangdisebut Negara Islamitu tidak ada.

Ini adalah pemikiran-pemikiran Nurcholis Madjid yang lebih mengedepankan rasionalitas
yang memandang desakralisasi yang sebelumnya menurut sebagian orang sakral yaitu, partai
politik Islam dan Negara Islam.

Islam Yes, Partai Islam No

73



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Nurcholish Madjid, tahun 1968, merumuskan modernisasi adalah rasionalisasi. “pengertian
yang mudah difahami mengenai modernisasi ialah pengertian yang identik atau hampir
identik dengan pengertian rasioanlisasi”. Sampai sejauh ini, pengertian Nurcholish Madjid
tentang modernisasi sebagai rasionalisasi, hampir mirip dengan Harun Nasution. Karena itu
“Islam Rasional,” juga melekat pada kalangan “Islam peradaban” dengan “rasional”.
Selanjutnya modernisasi berarti penerapan ilmu pengetahuan, maka, modernisasi bagi
Nurcholish Madjid adalah “suatu keharusan malah kewajiban yang mutlak. Modernisasi
merupakan perintah dan ajaran tuhan yang maha esa”. Nurcholish Madjid menganggap
modernitas sebagai kebenaran dan modernisasi sebagai usaha atau proses mencapai
kebenaran itu. “yang modern secara mutlak adalah yang benar secara mutlak, yaitu tuhan
yang maha esa” (Azra, 2004).

Lahirnya partai Islam dikarenakan Orba “tidak bersahabat” terhadap Islam. Sepanjang 32
tahun kekuasaannya, hubungan Islam dan Negara pada masa Orba dapat dibedakan
menjadi dua petiode, yaitu periode antagonistis yang berlangsung hingga 1985 dan periode
akomodatif hingga kejatuhan Orba, 1998.

Pada masa pertama, umat Islam mengalami perlakuan yang tidak bersahabat dari Orba.
Hubungan Orba dan Islam pada periode awal ini sering ditandai konfrontasi yang jelas-jelas
merugikan Islam.Pada fase yang berlangsung antara 1966-1981 ini Orba bertindak refresif
terhadap umat Islam. Beberapa kebijakan Orba terlihat tidak sejalan dengan aspirasi umat
Islam. Di antaranya penolakan rehabilitasi Masyumi, penolakan berdirinya Partai
Demokrasi Islam Indonesia (PDII) yang diprakarsai bung Hatta, rumusan undang-undang
tentang perkawinan, upaya memasukkan aliran kepercayaan ke dalam agama, menggantikan
pelajaran agama dengan pelajaran pancasila ke dalam kurikulum pendidikan nasional,
larangan betjilbab bagi siswi Muslimah di sekolah umum dan legalisasi perjudian oleh
Negara, seperti dalam TSSB, KSOB, dan Porkas. Menghadapi berbagai kebijakan ini, umat
Islam menjadi oposisi dan selalu berada pada pihak yang dikalahkan (Igbal & Nasution,
2010).

Dalam periode ini, Orba juga melakukan uji coba dengan kebijakan penerapan asas tunggal
pancasila bagi partai-partai politik dan ormas di Indonesia.Terhadap kebijakan ini, di
kalangan Islam terdapat dua sikap berbeda. Partai politik PPP dan ormas-ormas Islam
lainnya, seperti HMI, Muhammadiyah, NU menerimanya, sedangkan individu-individu dan
ormas lain yang kritis seperti Deliar Noer dan Pelajar Islam Indonesia (PII) menolaknya
karena dianggap berbau sekuler. Terhadap mereka yang menolak, Orba besikap represif.
Orba membubarkan ormas-ormas Islam yang menolaknya dan menekan tokoh-tokoh vocal
yang menentang kebijakan tersebut. Puncak dari kasus ini adalah meletusnya peristiwa
Tanjung Priok September 1984 yang memakan korban ratusan umat Islamtewas di tangan
aparat keamanan.

Barulah pada fase kedua, pemerintah Orba menunjukkan sikap akomodatif terhadap
Islam.Bahttiar Effendy membuktikan empat jenis akomodasi Orba terhadap kepentingan

74



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

umat Islam, yaitu akomodasi struktural, legislatif, infrastruktural, dan kultural. Dalam
akomodasi struktural, banyak tokoh cendikiawan Muslim yang duduk di berbagai lembaga
Negara.Hal ini tidak tetlepas dari usaha Nurcholish Madjid yang mencoba mencairkan
hubungan Islam dan Negara dengan gagasannya “Islam Yes, partai Islam No”.sejak tahun
1970-an, Nurcholish Madjid memang sudah gigih memperjuangkan pendekatan holistis,
tidak tersekat oleh pemikiran-pemikiran sempit. Memang pada mulanya gagasan ini
mendapat resistansi dari sebagian kalangan umat Islam. Bagi Nurcholish Madjid, partai

Islam bukanlah satu-satunya alat untuk memperjuangkan aspirasi umat Islam.

Ide ini melahirkan respons negatif dari sebagian kalangan Islam yang masih mengimpikan
pendekatan Islam politik dalam perjuangan mereka. Namun begitu, pada tahun-tahun
menguatnya kekuasaan politik Orba Socharto era 1970-1980-an, banyak tokoh-tokoh Islam
yang muncul ke permukaan dan bergerak di berbagai lapangan tanpa membawa atribut-
atribut Islam. Mereka adalah para terpelajar yang berbasis pada organisasi mahasiswa
seperti HMI (Himpuan Mahasiswa Islam).Hasil ini mencapai boomingnya pada era 1990-
an, ketika terjadi hubungan yang sangat mesra antara Soeharto dan Islam.Banyak tokoh-
tokoh Muslim masuk ke berbagai sektor kehidupan publik dan memegang jabatan-jabatan
strategis. Tokoh-tokoh Muslim, seperti Abdul Gafur, Akbar Tandjung, Busthanul Arifin,
Saleh Afiff, Azwar Anas, Hasjrul Harahap, Arifin. M. siregar, Syamsuddin Sumintapura,
Sa’adillah Mursyid, Syafruddin Baharsyah, Tarmizi Taher, dan Mar’ie Muhammad adalah
tokoh-tokoh HMI yang masuk ke dalam mesin birokrasi Orde Baru (Effendy, 1998).

Ketegangan antara kekuatan politik Islam dengan pemrerintah Orde Baru meningkat
kembali dalam pemilu 1977. Dalam kampanye pemilu 1977. PPP mendapat dukungan luas
dari kalangan elite Islam yang tidak ikut berfusi. Mereka itu antara lain M. Natsir, Kasman
Singodimedjo, Nurcholish Madjid. Dalam tahapan ini persaingan politik Islam dengan
pemerintah dalam arena politik penuh ketegangan.Karena pada waktu itu pertikaianantara
penguasa dengan Islam nyaris terjadi dalam segala sektor politik, maka wajar jika William

Liddle menyebutnya sebagai Government versus Islam (Aminudin, 1999).

Dalam rangka menggalang dukungan kaum Muslimin, KH Bisti Syansuri, sebagai Rois Aam
PPP yang juga ulama kharismatis NU, menyampaikan seruannya: Menjaditeranglah kiranya
perjuangan PPP termasuk jzhad fi sabilillah atau berjuang di jalan Allah. Karenanya, wajib
hukumnya bagi setiap peserta pemilu 1977dari kalangan umat Islam, pria maupun wanita,
terutama warga PPP, untuk turut menegakkan hukum Allah dalam kehidupan bangsa kita,
dengan jalan menusuk tanda gambar PPP pada waktunya nanti. Maka, barang siapa di
antara umat Islam yang menjadi peserta dalam pemilu tetapi tidak menusuk tanda gambar
PPP, karena takut hilangnya kedudukan atau mata pencarian atau karena sebab-sebab lain,

adalah termasuk orang yang meninggalkan hukum Allah (Aminudin, 1999).

75



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Gagasan-gagasan Nurcholish Madjid lebih banyak melakukan elaborasi pikiran-pikiran
Islam dalam hubungannya dengan masalah-masalah modernisasi sosial-politik umat Islam
Indonesia kontemporer.Rumusan “pemikiran baru” lebih bersifat empirik dan berusaha
menghindari kesan apologetik. Bagi Nurcholish Madjid, mempertahankan persatuan umat
dengan kata lain menghindar melakukan penyegaran pemahaman keagamaan, bukanlah
suatu pendekatan praktis dalam mengikuti proses modernisasi.

Lebih lanjut, Nurcholish Madjid, menyarankan agar segera digantikannya kecenderungan
ideologi partai-partai dan jangan” tengelam” dengan pola lama. Ia mengkritik
kecenderungan para tokoh Muslim waktu itu sebagai telah “mengsakralkan” institusi-
institusi profan seperti: partai Islam, ideologi Islam, dan gagasan Negara Islam. Dalam
kerangka pikir Nurcholish Madjid, yang absolut hanyalah Allah semata, sedangkan
persoalan Negara Islam, partai Islam atau ideologi Islam tidaklah sakral, karena al-Quran
juga tak memerintahkan pembentukan pranata-pranata semacam itu. Dalam bingkai premis
tersebut kemudian dia menyerukan “Islam Yes, partai Islam No” sebuah slogan yang
dikemukakan untuk mendorong umat Islam agar mengarahkan komitmen mereka kepada
nilai-nilai Islam, bukan kepada institusi-institusi kendatipun memakai nama Islam.
Penolakan Nurcholish Madjid terhadap institusi kepartaian Islam haruslah dipahami sebagai
penolakan bukan karena Islamnya, tetapi perlu dilihat sebagai ketidaksetujuannya terhadap
pemanfaatan Islam oleh mereka yang terlibat dalam kehidupan partai politik Islam.Tingkah
laku politik dan pemanfaatan Islam seperti itu pada gilirannya justru menjatuhkan nilai-nilai
ajaran Islam sebenarnya (Aminudin, 1999). Rasa tak percaya terhadap efektivitas perjuangan
politik umat melalui partai Islam merupakan gejala general/ dikalangan gerakan “pemikiran
baru”.

Nurcholish Madjid menyadari perlunya umat Islam mengembangkan perubahan keadaan
secara gradual dan berusaha menghindari sikap resistensi dengan beroposisi atau
berkonfrontasi terus-menerus. Karena, akibat pilihan strategi para pemimpin politik Islam
yang menekankan pertarungan ideologi dan petualangan politik yang tak menentu pada
awal Orde Baru, menurut Nurcholish Madjid umat Islam tertinggal dalam persaingan
dengan kelompok-kelompok masyarakat Indonesia yang lebih modern. Nurcholish Madjid
mencatat penampilan yang lebih baik dari kelompok masyarakat Cina, Kristen dan
Teknokrat yang berorientasi Barat dalam perusahaan swasta dan Barat. Buat apa mengutuk
keadaan itu sebagai bukti kebijakan pemerintah yang melawan Islam, Nurcholish Madjid
menyatakan bahwa kenyataan itu merupakan bagian dari kesalahan masyarakat Islam
sendiri. Jika umat Islam terus menghabiskan seluruh energinya dalam inisiatif politik yang
bangkrut, mereka hanya akan semakin membawa diri sendiri terpisah dari pusat pengaruh
dalam masyarakat Orde Baru (Aminudin, 1999).

Gagasan-gagasan “pemikiran baru” terutama dari Nurcholish Madjid, jelas berimpit dengan
strategi politik Negara yang menghendaki depolitisasi dan deideologisasi masyarakat,

76



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

termasuk umat Islam. Berangkat dari kesejajaran pencapaian tujuan elite politik Orde Baru
merasa berkepentingan untuk mendorong keberhasilan “pemikiran baru” dengan
memberikan beberapa “hadiah politik”. Pada tahun 1974 Nurcholish Madjid dipilih sebagai
anggota majelis Pembina KNPI dengan tokoh-tokoh non Muslim lainnya. Pada tahun
sebelimnya Nurcholish Madjid dikirim ke negeri-negeri Muslim untuk mempelajari
organisasi-organisasi pelajar di negeri-negeri Muslim. Kenyataan ini menciptakan kesan di
kalangan sebagian pemimpin politik Islam, gerakan yang dipelopori oleh Nurcholish Madjid
tak lebih sebagai upaya menarik simpati pemerintah. Akan tetapi keterlibatan Nurcholish
Madjid yang telah lama di kalangan gerakan politik Islam dan rasa percayanya yang kuat
bahwa gebrakan pemikiran yang dilakukannya demi kepentingan jangka panjang umat
Islam, Nurcholish Madjid tidak mundur dari gagasannya (Aminudin, 1999).

Tentang proses politik kaum Muslimin dalam birokrasi dan pemerintahan, Nurcholish
Madjid menjelaskan: Keterlibatan mereka dalam pemerintahan dan birokrasi tidak berarti
bahwa mereka mencampakkan semua aspirasi politik yang lama mereka perjuangkan.
Malah, sebagian dari mereka mulai melihat jalan-jalan baru untuk mewujudkan aspirasi-
aspirasi mereka, dan sebagian dari mereka mendapatkan keuntungan dengan “bekerja dari
dalam” sejauh menyangkut Islam, dampak sistematis peranan intelektual-intelektual santri
ialah proses menaik dari Islamisasi lebih lanjut (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso,
2008).

Dari petikan pemikiran Nurcholish Madjid tersebut, terlihat sekali akan harapannya agar
umat Islam memprioritaskan perjuangannya dari dalam tubuh Negara (pemerintahan).
Dengan kata lain, suatu pilihan strategi baru politik Islam yang disebut sebagai “akomodasi
berprinsip” perlu segera dilakukan, bilamana perlu memanipulasi dari dalam. Sebagaimana
pernah dicontohkan Nurcholish Madjid sendiri ketika menjadi ketua umum PB HMI dalam
menghadapi pemilu 1971. Pada waktu mengahadapi pemilu 1971, kebijakan resmi
Nurcholish Madjid adalah, HMI tetap berada dalam sekber Golkar, namun dalam
pelaksanaan pemilu PB HMI mengeluarkan instruksi-instruksi kepada para anggotanya
meninggalkan golkar (Kamal Hasan, 1987).

Kendatipun gagasan “pemikiran baru” yang di dalamnya terkandung dimensi “strategi
baru” telah dikumandangkan Nurcholish Madjid pada awal 1970-an, gagasan ni kurang
efektif mempengaruhi agenda strategi politik umat Islam hingga penghujung dasawarsa
1970-an. Kekurangefektifan gagasan tersebut disebabkan oleh tiga hal. Pertama, gerakan
“pemikiran baru” yang dipelopori Nurcholish Madjid masih elitis sifatnya karena hanya
mengandalkan diskusi-diskusi terbatas dan jurnal-jurnal ilmiah sebagai penyebaran idenya.
Kedna, seruan Nurcholish Madjid kepada kamu Muslimin agar tidak terlalu mengandalkan
perjuangannya pada medan politik partisan awal 1970-an tenggelam oleh perdebatan
pemikiran teologinya di masyarakat mengenai “sekularisasi” Islam. Ke#jga, masih kuatnya
pengaruh penganut strategi lama dalam tubuh kaum Muslimin seperti tetlihat dalam pemilu

77



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

1971 dan 1977.Sementara Nurcholish Madjid sendiri, sebagai pioner pemikiran “Islam Yes,
partai Islam No”.Malah terlibat kampanye PPP dalam pemilu 1977 (Aminudin, 1999).

Mengenai pemikiran Nurcholihs Madjid bahwa “Islam Yes partai Islam No”, sebenarnya
itu tidak ada hubungannya dengan kebijakan pemerintah Orde Baru.Dia lebih genuine (asli),
begitu. Oleh karena itu, Nurcholish Madjid sendiri membantah tesis Muhammad Kamal
Hasan dari Malaysia yang menyatakan bahwa pemikiran Nurcholish Madjid tentang “Islam
Yes,partai Islam No” itu mengikuti jalan pikiran Ali Moertopo. Nurcholish Madjid
menyatakan bahwa gagasannya itu tidak ada hubungannya sama sekali dengan Ali
Moertopo, dan bahwa gagasan itu merupakan visi dasar Nurcholish Madjid sendiri (Azra,
2000).

Jadi, nilai-nilai Islam yang masuk dalam politik, hendaknya tidak dalam bentuk klaim-klaim
esklusif sebagai partai Islam. Yang namanya partai Islam, belum tentu tingkah laku elite
politiknya Islami. Sebagai contoh, mereka gontok-gontokan memperebutkan kekuasaan.
Padahal, Islam mengajarkan supaya mereka berdamai. Hal ini dilihat dari pengalaman
setelah 1955, masa Soekarno dan masa awal Orde Baru, menunjukkan bahwa para tokoh
partai Islam saling jegal dan sebagainya, bahkan Cuma mementingkan kelompok sehingga
kepentingan Islam senditi terlupakan.

Kemunculan partai-partai Islam sekarang ini berbeda dengan pada 1955.Nah, pada tahun
itu, ideologi kelslamannya sangat kental dan partai-partai Islam memperjuangkan agar
Indonesia menjadi Negara Islam. Namun, dalam masa reformasi dan pasca Socharto,
kekentalan ideologi Islamitu tidak terlihat lagi. Meskipun partai-partaiitu berasaskan Islam,
mereka tidak lagi mempersoalkan pancasila. Nah, mereka menerima pancasila sebagai asas
Negara, namun asas partainya tetap Islam. Jadi, dengan kata lain, partai-partai yang
sekarang ini bukanlah partai ideologis. Partai ideologis itu, misalnya PNI dan Masyumi
(Azra, 2000).

Kini partai-partai Islam itu lebih mempunyai tujuan-tujuan untuk memperoleh kekuasaan
karena partai-partai yang baru berdiri ini pada zaman Soeharto hampir tidak punya
kekuasaan sama sekali. Jadi, partai Islam yang menyebutkan dirinya Islam hanya untuk
menarik simpati saja. Islam hanya dipakai sebagai rallying point atau sebagai titik temu
semata, titik bersatu untuk mengikat massa. Tentu partai-partai itu juga memiliki agenda
yang spesifik, mislanya, mempetjuangkan kepentingan umat Islam. Namun, dalam tahap

sekarang, bukan yang menjadi agenda partai Islam, melainkan justru kekuasaan.

Sebelum kampanye pemilu 1999 digelar, banyak kalangan memprediksi akan terjadi
kerusuhan, bentrokan dan sebagainya. Prediksi semacam itu ternyata tidak menjadi
kenyataan. Hal ini disebabkan sudah setahun masyarakat merasakan kebebasan. Sehingga,
waktu kampanye tidak terjadi ledakan. Hal ini didukung juga oleh kampanye anti kekerasan,
yang dalam ungkapannya sangat mempunyai makna mendalam, seperti: “selalu ada tempat
bagi manusia, tapi tidak ada tempat bagi kebiadaban”.

78



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Namun, dalam prakteknya, sangat sulit pemilu dapat terselenggara dengan lancar dan
berkualitas, karena bermainnya faktor-faktor kepentingan politik, kepentingan untuk
berebut kekuasaan, ketimbang hakikat yang diingini oleh sasaran yang akan dicapai oleh
penyelenggara pemilu itu sendiri, yaitu pemerintahan yang legitimate. Tapi euthoria reformasi
nampaknya lebih mengedepan, membuka keran kebebasan seolah-olah tanpa batas,
sehingga menimbulkan konflik politik terhadap keberadaan pemerintah yang menggantikan
pemerintahan Orde Baru.

Menurut Nurcholish Madjid, pemilu 1999 dapat mempersiapkan landasan-landasan
perangkat demokrasi pemilu 2004. Selain itu, pemilu ini untuk mengakhiri krisis legitimasi
kepemimpinan dan membuat legitimasi pada pemerintah baru.Nantinya, pemerintah baru
ini dapat mengambil inisiatif lebih maju seperti mengamandemen UUD1945.Karena UUD
1945 merupakan undang-undang yang sangat sederhana dan memiliki lubang dan peluang
untuk berbuat keliru.Sejarah mengajarkan, bagaimana Soekarno dan Socharto mengaku
telah menjalankan UUD 1945 secara murni dan konsekuen. Tapi, hasil yang diterima,
berlawanan dengan UUD 1945 itu sendiri (Saydam, 1999).

Apologi Negara Islam

Gagasan “Negara Islam” pernah muncul dengan kuat sekali dikalangan umat Islam pada
masa-masa yang lalu. sekarang ini syukurlah sudah tidak ada lagi, setidak-tidaknya begitu
dalam penampakan lahiriah, meskipun masih ada sisa-sisanya. Sebetulnya ditinjau dari segi
proses sejarah dan perkembangan pemikiran, timbulnya gagasan “Negara Islam” ituadalah
suatu bentuk kecenderungan apologetis, setidak-tidaknya apologi itu tumbuh dari dua
jurusan (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso, 2008): Pertama ialah apologi kepada
ideologi-ideologi barat (modern), seperti demokrasi, sosialisme, komunisme, dan lain
sebagainya. Ideologi tersebut bersifat totaliter, artinya, setiap bidang kehidupan, khususnya
politik, sosial, ekonomi, budaya dan lain-lain.Apologi kepada ideologi-ideologi modern
menimbulkan adanya apresiasi yang bersifat ideologis kepada Islam, dan dengan demikian
membawa ke cita-cita: “Negara Islam”, sebagaimana terdapat Negara demokrasi, Negara
sosialis, Negara komunis, dan seterusnya. Dan apresiasi ideologis politis yang totaliter itu
membawa timbulnya suatu pemikiran apologetis yang mengatakan bahwa Islam itu bukan
hanya sekedar agama, sebagaimana Budhisme, Hinduisme, Kristen dan lain-lain, yang
bidang penggarapannya ialah bidang ruhani, atau spiritual, dalam bentuk pengaturan
hubungan manusia dengan tuhan, tetapi Islam adalah ad-Din. Dengan perkataan ad-Din itu
diharapkan dan dimaksudkan memberikan pengertian yang totaliter, sehingga meliputi
segala aspek kehidupan ini, baik politik, ekonomi, sosial, budaya, dan lain-lainnya.

Kedna ialah legalisme, yang membawa sebagian kaum muslimin ke pikiran apologetis

“Negara Islam” itu.Legalisme ini menumbuhkan apresiasi serba legalistis kepada Islam,
yang berupa penghayatan kelslaman yang menggambarkan bahwa Islamitu adalah struk tur

79



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

dan kumpulan hukum.Legalisme ini merupakan lanjutan Fikihisme. Fikih ialah kodifikasi
hukum hasil pemikiran sarjana Islam pada abad-abad kedua dan ketiga hijrah. Kodifikasi itu
dibuat guna memenuhi kebutuhan akan sistem hukum yang mengatur pemerintahan dan
Negara yang pada waktu itu, meliputi daerah yang amat luas dan rakyat yangamat banyak.
Fikihisme ini begitu dominan di kalangan umat Islam, sehingga gerakan-gerakan
reformasipun, umumnya, masih memusatkan sasarannya ke bidangitu. Susunan hukum ini
juga kadang-kadang disebut syariat.Maka, Negara Islam itu pun suatu apologi, di mana
umat Islam berharap dapat menunjukkan aturan-aturan, dan hukum-hukum lainnya.padahal
sudah jelas, bahwa fikih itu, meskipun telah ditangani oleh kaum reformis, sudah
kehilangan relevansinya dengan pola kehidupan zaman sekarang. Sedangkan
perombakannya secara total, sehingga sesuai dengan pola kehidupan modern dari segala
aspeknya, tidak lagi menjadi kompetensi dan kepentingan umat Islam saja, melainkan juga
orang-orang lain. Maka hasilnya tidak perlu hanya merupakan hukum Islam, melainkan
hukum yang meliputi semua orang, untuk mengatur kehidupan bersama.

Dalam konteks ini, Nurcholish Madjid sangat berobsesi untuk menjelaskan bahwa Islam
yang hakiki bukan semata merupakan struktur atau susunan dan kumpulan hukum, yang
tegak berdiri di atas formalisme Negara dan pemerintahan. Tetapi Islam sebagai pelaksanaan
tauhid yang mampu melahirkan jiwa yang hanif, inklusif, demokratis serta menghargai
pluralisme masyarakat (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso, 2008).

Menurut Nurcholish Madjid, konsep “Negara Islam” itu adalah suatu distorsi hubungan
proporsional antara Negara dengan agama. Negara adalah salah satu segi kehidupan
duniawi, yang dimensinya adalah rasional dan kolektif. Sedangkan agama adalah aspek
kehidupan lain, yang dimensinya adalah spiritual dan pribadi. Memang, antara agama dan
Negara tidak dapat dipisahkan. Namun antara keduanya itu tetap harus dibedakan dalam
dimensi dan cara pendekatannya. Karena suatu Negara tak mungkin menempuh dimensi
spiritual, guna mengurus dan mengawasi motivasi atau sikap batin warga negaranya, maka
tak mungkin pula memberikan predikat keagamaan kepada Negara (Nurcholish Madjid &
Agus Edi Santoso, 2008). Sedangkan Islam sendiri dinyatakan tidak dibenarkannya suatu
lembaga kekuasaan ruhani, atau rabbaniyah. Dan setiap tindakan yang mengarah ke kuasaan
ruhani atas orang lain (hal ini tak mungkin terjadi) adalah tindakan yang mengarah ke sifat

ketuhanan.]Jadi, merupakan tindakan menyaingi tuhan, atau musyrik.

Islam tidak perlu menuntut Negara atau pemerintah Indonesia menjadi Negara atau
pemerintah Islam.Baginya adalah subtansi atau esensinya, bukan bentuk formalnya yang
sangat simbolis. Pembentukan Negara adalah suatu kewajiban bagi umat manusia dalam
bentuk demokratis, meskipun tidak ada keharusan dalam Islam bentuk “Negara Islam”
karena, membentuk Negara itu dapat memberikan beberapa prinsip yang dipakai dalam
mewujudkan masyarakat dimaksud, yaitu: Perfama, pemerintah yang adil dan demokratis
(musyawarah).Kedua, organisasi pemerintahan yang dinamis. Ke#ga, kedaulatan.

80



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Dengan mengutip pernyataan Hatta bahwa ia tidak melihat perlunya didirikan sebuah
Negara agama atau Negara yang secara resmi yang berlandaskan agama. Bagi beliau masalah
yang terpenting adalah subtansinya, yaitu keadilan, yang harus dipefrjuangkan untuk
dilaksanakan oleh sebuah Negara. Dan orang-orang muslim, tanpa perlu menamakan
mereka sebagai “Negara Islam (Indonesia)”, mungkin akan mendapati basis etis subtansi ini
dalam ajaran Islam (Majid, 1995). Tidak diragukan lagi Indonesia adalah Negara muslim,
ada kesamaan antara Indonesia dengan Negara-negara muslim yang lain, tetapi ada pula

perbedaannya. Dan istimewanya, perbedaan-perbedaan tersebut nofable.

Dalam konteks Indonesia, Nurcholish Madjid sering menganalogkan pancasila dengan
piagam Madinah, sebagai sama-sama suatu cozmmon platform antar berbagai macam kelompok
masyarakat dan agama, walaupun pancasila itu sebagai etika bangsa baru mantap pada
tingkat formal-konstitusional, tetapi peragian yang bisa diperoleh dari beberapa sumber,
termasuk Islam akan memperkaya proses pengisian etika politik. Menurut Nurcholish
Madjid, soal hubungan antara agama dan Negara, telah diberikan teladannya oleh Nabi
sendiri, setelah hijrah di Madinah.“Negara Madinah” ini adalah model bagi hubungan
antara agama dan Negara dalam Islam.Nurcholish Madjid menyebut model ini sebagai
“Eksperimen Madinah” dalam menegakkan sebuah cvi/ society (yang sejalan dengan yang
sering diistilahkan oleh Nurcholish Madjid, “masyarakat madani”) yang bercirikan antara
lain, “egalitarianism”, keterbukaan partisipasi seluruh anggota masyarakat, dan penentuan
kepemimpinan melalui pemilihan, bukan berdasarkan keturunan (Majid & Munawar-
Rachman, 1999).

Menurut Nurcholish Madjid, bunyi naskah piagam Madinah yang merupakan salah satu
sumber etika politik Islam itu sangat menarik, untuk dikaji kembali dalam konteks
pandangan etika politik modern. Ia memuat pokok-pokok pikiran yang dari sudut
pandangan kenegaraan modern pun masih terhitung cukup mengagumkan, sebab dalam
piagam ini, untuk pertamakali dirumuskanlah gagasan-gagasan yang kini menjadi pandangan
hidup politik modern, seperti kebebasan beragama, hak setiap kelompok untuk mengatur
hidup sesuai dengan keyakinannya, kemerdekaan hubungan ekonomi antar golongan, dan
lain-lain yang sekarang terumus jelas secara positif dalam Deklarasi Universal Hak Asasi
Manusia (Majid & Munawar-Rachman, 1999).

Persoalan politik dalam Islam atau hubungan antara agama dan Negara dalam
Islam.Menurut Nurcholish Madjid persoalan tersebut menghasilkan beberapa pendapat
(Majid et al., 2000). Pertama, Islam adalah satu-satunya agama yang tidak mengenal
pemisahan antara soal agama dan politik.Penilaian ini sering dikemukakan orang
barat.Dengan konotasi bahwa Islam berlainan dengan Kristen yang berprinsip pemisahan
antara (“gereja”) dan politik (“Negara”), yaitu sekularisme, yang menurut mereka merupakan
titik tolak kemajuan peradaban modern barat. Kedua, pendapat yang mirip juga dianut oleh

81



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

sebagian umat Islam sendiri, dengan konsekwensi bahwa menjadi seorang muslim dengan
sendirinya berarti memikul tanggung jawab mendirikan atau membentuk Negara Islam.
Konsekwensi lebih lanjut dalam pandangan ini ialah Islam, bahkan sebagai ajaran
keagamaan murni, tidak dapat tegak dan terlaksana penuh kecuali dalam sebuah Negara
Islam. Kehidupan kaum muslimin di Negara-negara bukan Islam dipersoalkan secara cukup
asasi. Ketiga, berbeda dengan pendapat di atas, pendapat ini mengatakan bahwa Islam sama
sekali tidak mengenal politik, baik sejak dahulu zaman Nabi saw sampai sekarang. Semua
klaim kenegaraan Islam melibatkan persoalan teologis yang serius, menurut mereka adalah
berjalan di luar legalitas (kesahian) yang diajarkan Islam. Keempat, pendapat terakhir ini
menunjukan kenyataan sejarah bahwa Nabis saw, khususnya setelah berhijrah ke Madinah,
telah bertindak sebagai utusan Allah dan Kepala Negara sekaligus. Jadi, sejak awal
pertumbuhannya Islam memang menunjukkan adanya hubungan tertentu antara agama
(“sakral”) dan Negara (“profan”). Hanya saja, masalah politik atau kenegaraan tidaklah
termasuk inti ajaran keagamaan Islam itu sendiri, melainkan satu segi saja dari adanya
keharusan melaksanakan pesan-pesan moral keagamaan, khususnya yang bersangkutan

dengan kehidupan masyarakat umum, bukan semata kehidupan pribadi.

Dengan pemikiran yang dimiliki oleh Nurcholish Madjid, hal itu mengakibatkan adanya
pengaruh dalam pendidikan. Faktor yang mempengaruhi pemikiran dalam diri Nurcholish
Madjid berkaitan dengan perkembangan pusat pemikiran Nucholish Madjid yang begitu
setia dan berakar pada rasionalisme, sebuah rasionalisme yang mengakui soal-soal
keimanan semata sebagai pemisah batas-batas rasionalisme daripada sebagai pemisah soal-

soal tradisi. Dan halini juga dipengaruhi sumbangan masa-masa belajar Nurcholish Madjid
di Gontor (Bartonetal., 1999).

Menurut Nurcholish Madjid, organiasai, lembaga, atau partai politik disinyalir sebagai
panggung terbuka yang paling potensial untuk menciptakan “agama baru” di dalam dirinya
sendiri. Fenomena inilah yang kemudian mendorong Nurcholish Madjid merumuskan
gagasannya dalam bentuk slogan “Islam Yes partai Islam No.” sebab, masyarakat masih
sulit membedakan mana agama dan mana partai. Mereka cuma dibekali kesiapan
mengabdikan diti secara “tidak waras” kepada organisasi atau partai politik.Dan sikap serta
pandangan demikian ini memang bukan monopoli mereka yang tidak berpendidikan.
Kadang masyarakat intelektual pun berprilku sama. Malah dalam kasus tertentu lebih “tidak
waras” dari masyarakat awam.Karena ada yang mengaku bahwa kelompoknyalah yang
paling sah mewakili suara rakyat, sebagai representasidari suara tuhan. Sudah tentu bahwa
semua orang berhak menyenangi kelompok, partai atau golongannya sendiri, sepanjang
kelompok atau partai yang bersangkutan memperjuangkan kebenaran, kejujuran, keadilan,
keterbukaan, dan demokrasi tanpa perlu mengklaim bahwa kelompoknyalah yang paling
benar, adil, terbuka dan demokratis sendiri, yang menjadi dambaan bersama seluruh
manusia. Yaitu “partai Islam” (Majid et al., 2000). Partai sebagai wadah dalam pembentukan

82



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

negara yang baik dalam hal mengatasi kejahatan dan memberikan kemaslahatan untuk
khalayak banyak.

Kesimpulan

Peneliti berkesimpulan bahwa pada pemikiran Nurcholish Madjid tentang partai politik
Islam. Menurut Nurcholish Madjid Islam tidaklah suatu ideologi yang harus ada dalam
bentuk lembaga formal yaitu partai Islam. Seharusnya Islam merupakan asas atau dasar
dalam menentukan nilai-nilai etis dalam menjalankan partai politik tanpa harus
membuatnya dalam bentuklembaga formal. Karena, bagi Nurcholish Madjid bahwasanya
substansi yang paling utama dan penting tanpa harus menggunakan nama atau simbol yang
berdasarkan Islam. “Islam Yes, Partai Islam No” adalah suatu pembaruan yang harus
dilakukan oleh umat Islam, dan menurut pandangan Nurcholish Madjid adalah suatu
kewajiban dan kebenaran serta menganggap modernisasi sebagai usaha atau proses untuk
mencapai kebenaran tersebut yang dikemukakan untuk mendorong umat Islam agar
mengarahkan komitmen mereka kepada nilai-nilai Islam, bukan kepada institusi-institusi
yang memakai nama Islam. Islam Yes, partai Islam No dalam konteks modern tidak berlaku
lagi, karena jika dilihat pada masa sekarang tidak ada lagi partai yang benar-benar murni
bersifat Islam.

Adanya dampak yang mempengaruhi pemikiran Nurcholish Madjid lebih dominan karena
pengembangan pola pemikiran Nurcholish Madjid yang di dapat waktu sekolah yang
semuanya rata-rata berbasis kelslaman, dan hal inilah yang membuat Nurcholish Madjid
menyatakan “Islam Yes, partai Islam No” karena dalam al-Quran tidak memerintahkan
membentuk Negara dan partai Islam, dan kondisi partai Islam pada masa itu mengatakan
bahwa merekalah representasi dari suara tuhan, dengan mengatakan tusuk partai ini karena
itu adalah tiket untuk surga. Ditambah lagi Nurcholish Madjid ingin membuat hubungan
antara pemerintah Orde Baru dan kaum muslimin yang mengalami ketegangan menjadi
damai.

Daftar Pustaka

Aminudin. (1999). Kekuatan Islam dan pergulatan kekunasaan di Indonesia: Sebelum dan sesudah
runtubnya regim Soeharto (Cet. 1). Pustaka Pelajar.

Azra, A. (2000). Islam substantif: Agar umat tidak jadi buib (Cet. 1). Mizan.

Azra, A. (Ed.). (2004). Artikulasi Islam kultural: Dari tabapan moral ke periode sejarab.
Srigunting.

Azra, A., & Thaha, 1. (2000). Is/am substantif: Agar umat tidak jadi buih (Cet. 1). Mizan.

83



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Barton, G., Tahqiq, N., & Effendi, E. A. (1999). Gagasan Islam liberal di Indonesia: Pemikiran
neo-modernisme Nurcholish Madjid, Djoban Effendi, Abmad Wabib dan Abdurrabman
Wahid. Paramadina.

Basri, S. (2011). Pengantar Iimu Politik. Indie Book Corner.

Effendy, B. (1998). Islam dan Negara: Transformasi pemikiran dan praktik politik Islam di
Indonesia. Paramadina.

Haris, A., & Tahqiq, N. (2004). Po/itik Islam. Kencana : Prenada Media.

Igbal, M., & Nasution, A. H. (2010). Pemikiran Politik Islam: Dari masa klasik hingga Indonesia
kontemporer (Cet. 1). Kencana.

anah, N. (2017). Nurcholish Madjid dan Pemikitannya (Diantara Kontribusi dan
] y
Kontroversi). Cakrawala: Jurnal Studi Islam, 12(1), 44-63.
https://doi.org/10.31603/ cakrawala.v12i1.1655

Kamal Hasan, M. (1987). Modernisasi Indonesia. Bina Ilmu.

Majid, N. (1995). Islam agama kemanusiaan: Membangun tradisi dan visi baru Islam Indonesia (Cet.
1). Yayasan Wakaf Paramadina.

Majid, N. (2008). Is/am, kemodernan, dan keindonesiaan (Cet. 1). Mizan : Didistribusikan oleh
Mizan Media Utama.

Majid, N., Akkas, M. A., & Noer, H. M. (2000). Kehampaan spiritnal masyarakat modern: Respon
dan  transformasi  nilai-nilai ~ Islam — menuju  masyarakat  madani. Mediacita.
http://books.google.com/books?id=GDSOAAAAMAA]

Majid, N., & Munawar-Rachman, B. (1999). Cita-cita politik Islam era reformasi (Cet. 1).
Paramadina.

Muhammaddiah, M. R. (2021). ISLAM DEMOKRATIS PERSPEKTIF RACHID
GHANNOUCHL. Jurnal Hukum Samndra Keadilan, 16(1),19-30.

Muhazir. (2021a). Zakat Profesi Perspektif Hukum Islam: Islamic Circle, 2(1),1-15.

(2021). Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle
for The Positivization of Islamic Law in Indonesia). A/ Hurriyah: Jurnal Hukum
Islam, 6(1), 12-24.

Nadroh, S. (1999). Wacana Keagamaan & Politik Nurcholish Madjid (Cet. 1). RajaGrafindo
Persada.

Nata, A. (2008). Metodologi Studi Islam. RajaGrafindo Persada.
Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso. (2008). Is/am kemodernan dan keindonesiaan. Mizan.

Pencarian—KBBI Daring. (n.d.). Retrieved June 9
https://kbbi.kemdikbud.go.id/

2022, from

b

84



POLITICA:

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam
Volume 1X, Nomor |

Halaman 66-85

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745

Sani, A. (1998). Lintasan sejarah pemikiran: Perkentbangan modern dalam Islam. PT RajaGrafindo

Persada.

Saydam, G. (Ed.). (1999). Dari bilik suara ke masa depan Indonesia: Potret konflik politik pasca
pemiln dan nasib reformasi (Cet. 1). RajaGrafindo Persada.

85



