
POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

66 
 

 

Pergeseran Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Partai Politik Islam 

Di Indonesia 

 

Muhammad Yusuf, Jun Mawalidin 

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

muhammadyusufhsb366@gmail.com, joenjun98@gmail.com  

 

 

Abstract 

In this study, researchers conducted a study on nurcholish madjid thought known as 
Nurcholisisme which is said to be very critical of Islamic political parties in Indonesia. That in 
Nurcholish Madjid's thoughts about Islamic political parties according to him Is lam is  not an 
ideology that must exist in the form of a formal institution that is an Islamic party. Islam 
should be the basis or basis in determining ethical values in running a political party without 
having to make it in the form of a formal institution. It is an obligation and truth and regards  
modernization as an effort or process to achieve the truth that is put forward to encourage 
Muslims to direct their commitment to Islamic values, not to institutions that use the name 
Islam. In this researched work the author uses legal research normatively towards policy with 
conceptual approaches and rules. This research was conducted by looking at literature s tudies  
to see Nurcholish's thinking aimed at forming a good Islamic party for society. The Islamic 
party of his time said that they were the representation of the voice of God as the ticket to 
good. 
   

Keywords: Islamic Party, Nurcholish Madjid, Ideology, Politics. 

 

Abstrak 

Adapun dalam penelitian ini bahwa peneliti melakukan suatu kajian pada pemikiran Nurcholish 
Madjid yang dikenal dengan Nurcholisisme yang dikatakan pemikiran yang sangat kritis 
terhadap partai politik Islam di Indonesia. Bahwa pada pemikiran Nurcholish Madjid  tentang 
partai politik Islam menurutnya Islam tidaklah suatu ideologi yang harus ada dalam bentuk 
lembaga formal yaitu partai Islam. Seharusnya Islam merupakan asas atau dasar dalam 
menentukan nilai-nilai etis dalam menjalankan partai politik tanpa harus membuatnya dalam  
bentuk lembaga formal. Suatu kewajiban dan kebenaran serta menganggap modernisasi sebagai 
usaha atau proses untuk mencapai kebenaran tersebut yang dikemukakan untuk mendorong 
umat Islam agar mengarahkan komitmen mereka kepada nilai-nilai Islam, bukan kepada 
institusi-institusi yang memakai nama Islam. Dalam karya yang diteliti ini penulis menggunakan 
penelitian hukum secara normatif terhadap kebijakan dengan pendekatan dan aturan yang 
secara konseptual. Penelitian ini dilakukan dengan melihat studi pustaka guna melihat 
pemikiran Nurcholish yang bertujuan dalam membentuk partai Islam yang baik untuk 
masyarakat. Partai Islam pada masanya mengatakan bahwa merekalah representasi dari suara 
tuhan sebagai tiket menuju kemaslahatan. 
 

Kata Kunci : Partai Islam, Nurcholish Madjid, Ideologi, Politik. 

 

 

 

mailto:muhammadyusufhsb366@gmail.com
mailto:joenjun98@gmail.com


POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

67 
 

Pendahuluan 

Pemikiran Nurcholish Madjid menjadi daya tarik dalam cara pandangan berpikir yang 

menjadi virus dikala itu. Mitos yang secara diam-diam menyebarluaskan pemikiranya 

Nurcholisisme yang sebagai model kerangka berpikir krit is. Seperti studi yang dilakukan 

oleh Anders Uhlin tentang wacana politik intelektual di Indonesia yang mengkategorikan 

sebagai Neo Modernisme Islam dikarenakan gagasanya tentang demokrasi yang bersumber 

dari dunia Muslin dan Barat sejah tahun 1970an itu.(Janah, 2017) 

 

Islam dan politik Indonesia modern telah lama menarik perhatian umat Islam. Untuk 

memberikan gambaran layaknya perihal wacana Islam dan Negara, perlu dielaborasi tiga 

tahap keterlibatan umat Islam dalam kegiatan politik di Indonesia, asal -asul wacana pada 

periode pembentukan, dan wacana pada masa orde baru (Orba). Umumnya nasionalisme 

bangsa Indonesia muncul sekitar abad 20.Muslim Indonesia sebagai mayoritas penduduk, 

secara aktif terlibat dalam pengembangan nasionalisme Indonesia. Mereka mengambil 

bagian dalam organisasi sekuler atau organisasi keagamaan seperti SI (serikat Islam), 

muhammadiyah, NU (nahdlatul ulama), dan Persis (persatuan Islam). Walaupun terjadi 

kompetisi antara umat Islam dan kristiani, umat Islam bersama-sama dengan masyarakat 

Indonesia lain berjuang melawan penjajahan belanda dan jepang. Pada tahun 1937 umat 

Islam mendirikan MIAI (Majelis Islam A’la Indonesia), yang berjuang untuk menjaga 

kepentingan umat Islam di bawah pendudukan jepang.(Haris & Tahqiq, 2004) 

 

Dalam hal ini agak disayangkan bahwa orientasi keislaman yang kuat selalu dikaitkan 

dengan oposisi terhadap pemerintah, karena kaum muslim mengemukakan gagasan-gagasan 

politik yang tidak semuanya sebangun dan serupa dengan tuntutan praktis republik ini, 

maka tumbuhlah prasangka antara politik yang berorientasi Islam dan pemerintah yang 

berorientasi nasioanal. Oleh karena itu dalam meredakan prasangka yang timbul antara 

pemerintah dan rakyat yang berorientasi keIslaman, penting kiranya bila Islam di Indonesia  

didefenisikan secara lebih inklusivitas. Dengan demikian, simbol-simbol Islam harus 

terbuka dan mampu dimengerti (shared) semua muslim, di dalam maupun luar 

pemerintah.(Majid, 2008) 

 

Oleh karena itu perlu gagasan modernisme Islam Indonesia, suatu upaya untuk mengakhiri  

citra eksklusivitas politik yang berorientasi Islam, menuntut sikap konsisten untuk mau 

mengorbankan hasil-hasil politis jangka pendek. Karena itu, upaya semacam itu harus 

memfokus pada proses demokratisasi sebagai mekanisme utama untuk mencapai suatu 

pemerintah yang bersih, terbuka dan adil. Pada tingkat nasional, metode paling langsung 

adalah pembentukan suatu koalisi politik lebih luas antara  orang-orang yang saling punya 

perhatian kepada demokrasi yang menuntut keterbukaan sikap.(Majid, 2008) 

 

Nurcholish Madjid lebih jauh mengemukakan bahwa perkembangan yang pesat dan 

penyebaran Islam yang sangat menggembirakan selama ini keseluruh pelosok Indonesia 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

68 
 

ternyata tidak diimbangi dengan kualitas yang memadai.Dan pasal yang dikaitkan dengan 

masalah tadi ialah isu tentang apakah umat itu tertarik pada organisasi-organisasi 

Islam.“Islam Yes, partai Islam No” yang disodorkan Nurcholish Madjid, telah menjadi 

keprihatinan mayoritas umat. Mengapa organisasi Islam runtuh sebagai model gerakan, 

justru ketika Islam sebagai agama dan sebagai kumpulan ide-ide sedang mengalami 

kemajuan, kalau saja organisasi-organisasi Islam menjadi wadah atau kesadaran bagi gagasan 

Islam, mengapa umat tidak terpikat. Menurut Nurcholish Madjid umat tidak terpikat 

disebabkan organisasi-organisasi Islam tidak lagi melakukan dukungan massa seperti yang 

pernah terjadi di masa lalu (Majid, 2008). Dan hal lain disebabkan, pertama, karena sifat 

pemikiran yang ditawarkan dan disebarkan dengan aktif oleh organisasi-organisasi tersebut 

mengalami masturbasi. Dan kedua, karena partai-partai Islam dan pimpinannya kehilangan 

kepercayaan di mata masyarakat (Barton et al., 1999). Pengalaman traumatis masa lalu telah 

mendorong umat Islam untuk mendirikan partai politik. Namun mengapa Nurcholish 

Madjid menolak dengan adanya partai politik Islam, Nurcholish Madjid menawarkan ide 

pembaruan politik dengan mengeluarkan slogan “Islam Yes, partai Islam No”. yaitu 

pemikiran yang dianggap sekuler dengan ide pemisahan agama dari hal yang bersifat praktis 

yaitu politik.  

 
Metode  
 
Penelitian ini adalah suatu penelitian hukum secara normatif (studi doktrinal) terhadap 

kebijakan dengan pendekatan dan aturan dari suatu undang-undang atau aturan hukum 

yang dibuat (normatif-yuridis). Pendekatan yang secara konseptual berusaha dalam 

memberikan sudutt pandang analisa dalam penyelessaian suatu masalah yang dilihat dari 

konsep-konsep dan nilai yang terkandung dalam norma-norma sebuag peraturan dalam 

kebijakan yang dibuat. Dalam analisa ini peneliti melakukan dengan data sekunder yang 

didapatkan dari studi pustaka (library research),yang terdiri dari bahan hukum primer berupa 

suatu kebijakan hukum dan juga bahan hukum sekunder berupa buku dan karya lainya.  

   

Hasil atau Pembahasan 

 

Dilihat dari sisi bahasa, kata politik berasal dari bahasa Yunani, yaitu polis yang artinya  kota 

yang berstatus Negara kota (city state). Yang dimana Negara kota di zaman Yunani, 

masyarakat saling berkerjasama untuk mewujudkan kesejahteraan didalam hidupnya 

(Muhazir, 2021b). Politik yang berkembang di masa Yunani kala itu dapat diartikan sebagai 

sebuah proses hubungan antara individu dengan individu lainnya untuk mewujudkan 

kebaikan bersama.(Basri, 2011) Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia politik diartikan 

sebagai (pengetahuan) mengenai kenegaraan (seperti tentang sistem pemerintahan, dasar 

pemerintahan) dan segala urusan tindakan (kebijakan, siasat, dan sebagainya) mengenai 

pemerintahan Negara atau terhadap Negara lain, cara bertindak dalam menghadapi atau 

menangani suatu masalah (kebijaksanaan)(KBBI Daring, n.d.). 

 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

69 
 

Dalam Islam, kata politik sering diwakili dengan kata al-siyasah dan daulah, yang dimana 

kata-kata tersebut dan kata-kata lainnya adalah istilah yang berhubungan dengan politik 

misalnya keadilan, musyawarah, yang awal mulanya bukan ditunjukkan untuk masalah 

politik. Kata siyasah dapat ditemui dalam bidang kajian hukum yaitu ketika membahas 

masalah imamah, sehingga dalam fiqih dikenal adanya pembahasan tentang Fiqih Siyasah 

(Muhammaddiah, 2021). Selanjutnya kata daulah pada mulanya digunakan dalam al -Quran 

yang tujuannya digunakan untuk kasus penguasaan harta di kelompok orang kaya, yakni 

bahwa zakat seharusnya harta tersebut  tidak hanya berputar diantara orang-orang kaya 

(Muhazir, 2021). Karena menurut sifatnya harta tersebut harus bergilir atau berputar, dan 

tidak hanya dikuasai oleh orang-orang yang kaya (dulatan baina agniya), kata daulah tersebut 

juga digunakan untuk pembahasan politik yang sifatnya perpindahan dari satu tangan ke 

tangan yang lainnya. Selanjutnya kata keadilan banyak dijumpai dalam memutuskan perkara 

dalam kehidupan, dan kata musyawarah pada awal mulanya digunakan pada masalah suami 

istri yang hendak menyerahkan anaknya untuk disusui oleh wanita lain yang dalam perkara 

ini perlu dimusyawarahkan. Selanjutnya dalam perkembangan sejarah kata siyasah dan kata-

kata lain yang maknanya berkaitan dengan kata tersebut digunakan untuk pengertian 

pengaturan masalah kenegaraan dan pemerintahan serta hal-hal lainnya yang terkait 

dengannya (Nata, 2008). 

 

Sedangkan pengertian politik Islam ditandai oleh pandangan yang bersifat khalifah sentris.  

Kepala Negara atau khalifah memegang peranan penting dan memiliki kekuasaan yang 

sangat luas. Adapun tokoh pemikiran politik Islam yaitu:  

a. Al-Mawardi 

Menurut al-Mawardi politik Islam adalah kekuasaan politik yang dilembagakan untuk 

menggantikan  kenabian (nubuwah) dalam rangka melindungi agama dan mengatur 

kehidupan dunia atau yang disebut dengan imamah. Pelembagaan imamah, menurutnya 

adalah Fardhu Khifayah berdasarkan ijma’ ulama. Pandangannya didasarkan pada realitas 

sejarah al-khulafa’ al-rasyidin dan khalifah-khalifah setelah mereka, yang merupakan lambang 

kesatuan umat Islam. 

b. Al-Ghazali 

Adapun politik Islam menurut al-Ghazali adalah sultan (di sini berarti kekuasaan politik) 

adalah wajib untuk ketertiban dunia; ketertiban agama wajib untuk keberhasilan 

akhirat.Inilah tujuan sebenarnya para rasul.Jadi, wajib adanya imam merupakan kewajiban 

agama dan tidak ada jalan lain meninggalkannya. Pengertian yang hampir sama dengan al-

Mawardi yaitu wajib adanya imamah. 

c. Ibn Taimiyah 

Ibn Taimiyah berbeda pendapat dengan dua tokoh tersebut dalam politik Islam penegakan 

imamah bukanlah merupakan salah satu asas atau dasar agama, melainkan hanya kebutuhan 

praktis saja. Namun demikian Ibn Taimiyah menekankan bahwa fungsi Negara adalah 

untuk membantu agama.Dan Ibn Taimiyah menolak kekuasaan bani Umayyah dan bain 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

70 
 

Abbas sebagai dasar filsafat politik Islam.Term yang digunakan juga berbeda untuk 

kenegaraan Ibn Taimiyah menggunakan kata imarah (Iqbal & Nasution, 2010). 

 

Tujuan dari Politik Islam 

Tujuan politik Islam adalah untuk mewujudkan sebuah sistem pemerintahan dan 

kenegaraan yang tegak di atas dasar seluruh hukum dan syariat Islam. Tujuan utamanya 

adalah menegakkan sebuah Negara Islam atau Darul Islam. Para fuqaha telah menggariskan 

10 poin penting sebagai tujuan sistem politik dan pemerintahan Islam:  

a) Memelihara keimanan menurut prinsip-prinsip yang telah disepakati oleh ulama 

salaf dari kalangan umat Islam. 

b) Melaksanakan proses pengadilan di kalangan rakyat dan menyelesaikan masalah 

dikalangan orang-orang yang berselisih. 

c) Menjaga keamanan daerah-daerah Islam agar umat Islam dapat hidup dalam 

keadaan aman dan damai. 

d) Melaksanakan hukum-hukum yang telah ditetapkan demi melindungi hak-hak 

manusia. 

e) Menjaga perbatasan Negara untuk menghadapi kemungkinan serangan dari 

pihak luar. 

f)Melakukan jihad bagi golongan yang menentang Islam. 

g) Mengendalikan urusan pengutipan pajak, zakat, dan sedekah .  

h) Mengatur anggaran belanja Negara, melantik pegawai yang cakap dan jujur untuk 

mengawasi kekayaan Negara. 

i) Menjalankan pengawalan dan pemeriksaan terhadap pemimpin Negara demi 

melindungi agama (Ad-Din) 

 

Nurcholish Madjid dan Pemikiranya 

 

Nurcholish Madjid adalah seorang putra kelahiran Mojoanyer, Jombang, sebuah desa di 

Jawa Timur, tanggal 17 Maret 1939 Masehi, bertepatan dengan 26 Muharram 1358 Hijriyah. 

Dia dilahirkan dari kalangan keluarga pesantren. Ayahnya adalah K.H Abdul Madjid, 

seorang kyai jebolan pesantren Tebuireng, Jombang, yang didirikan oleh Pendiri Nahdlatul 

Ulama (NU) Hadaratus Syaikh Hasyim Asy’ari yang mana beliau adalah salah seorang 

diantara Faunding Father Nahdlatul Ulama. Sementara ibunya adalah adik dari Rais Akbar 

NU dari ayah seorang aktivis Syarikat Dagang Islam (SDI) di Kediri yang bernama Hajjah 

Fathonah Mardiyyah (Nadroh, 1999). Adapun anak dari pasangan Nurcholish Madjid dan 

Omie Komariah Madjid ada dua yang pertama Ahmad Mikail Madjid dan Nadya Madjid. 

 

Nurcholish Madjid lahir sebagai anak sulung dari empat bersaudara. Panggilan Nurcholish 

Madjid yang terkenal panggilan Cak Nur, Nurcholish Madjid meninggal pada tanggal 29 

Agustus 2005 dalam usia 66 tahun. Nurcholish Madjid meninggal dunia akibat 

penyakit sirosis hati yang dideritanya. Ia dimakamkan di Taman Makam Pahlawan Kalibata, 

https://id.wikipedia.org/wiki/Sirosis_hati
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_Makam_Pahlawan_Kalibata


POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

71 
 

meskipun merupakan warga sipil karena dianggap telah banyak berjasa kepada negara, 

sebagai penerima Bintang Mahaputra. 

 

Nurcholis Madjid seorang tokoh modernisasi pemikiran Islam, Nurcholis Madjid 

mengembangkan konsep kemodernan dengan mengaitkan pada konsep tauhid, konsep yang 

selalu diulang dalam tulisannya dan yang menjadi inti tesis besarnya. Bagi Nurcholish 

Madjid kemodernan menjadi perburuan tanpa akhir dan merupakan keharusan bagi semua 

manusia, umat muslim khususnya. Hal itu tidak lain karena sifat keterbatasan manusia 

sendiri sebagai akibat kesementaraan pengetahuannya. Oleh karena itulah sikap terbuka 

harus dimiliki oleh setiap muslim, sebagaimana diperintahkan tuhan. Tetapi satu hal yang 

perlu dan lebih utama dari sikap pencarian yang bersifat terbatas dan duniawiah ini adalah 

bahwa pencarian tadi bertujujan untuk mencapai kebenaran yang mutlak, yakni tuhan itu 

sendiri yang merupakan awal dan akhir segala kebenaran (Barton et al., 1999). Ia adalah 

salah satu pemikir Islam terbaik Indonesia yang telah memberikan pemikiran-pemikiran 

keIslaman komtemporer, khususnya dalam bingkai premis yang disebut Nurcholish Madjid 

pada tahun 1990 sebagai mempersiapkan umat Islam Indonesia memasuki zaman modern.  

Sebagaimana lazimnya anak-anak santri di Jawa, tradisi penguasaan ilmu pun melalui 

tanjakan-tanjakan formal.Ia memasuki sekolah rakyat (SR) dan madrasah Ibtidaiyah, 

pesantren Darul ‘Ulum, kemudian melanjutkan ke KMI (Kuliyyatul Mu’allimin Islamiyah) 

Pondok Modern Gontor. Menamatkan di pondok itu, ia terus memasuki IAIN Syarif 

Hidayatullah Fakultas Adab. Nurcholish Madjid berhasil menyelesaikan program sarjana 

lengkapnya pada tahun 1968 dengan menulis skripsi: Al-Quran Lughatan Wa’alamiyyan 

Ma’nan, yang maksudnya adalah “Al-quran dilihat secara bahasa bersifat local dan dilihat secara 

istilah bersifat global” (Nadroh, 1999). lalu melajutkan studi ke Universitas Chicago sampai 

memperoleh gelar Doktor Kalam di bidang pemikiran Islam dengan disertasi Ibn Taimiyah 

on Kalam and Falsafah Problem of Reason and Revelation in Islam (Sani, 1998). 

Kebanyakan semasa aktivis mahasiswalah ide-ide segarnya meluncur bagaikan anak panah 

tak terbendung. Baik dalam kegiatan resmi internal mahasiswa maupun dalam pertemuan 

khalayak ramai, Nurcholish Madjid tidak segan-segan membeberkan gagasan 

modernismenya. 

Pengembaraan intelektual yang gigih dan bermuatan kualifaid membuat Nurcholish Madjid 

muda telah dipercaya untuk duduk sebagai aktivis di organisasi ekstra mahasiswa sampai 

dua priode (ketua umum HMI 1966-1969 dan 1969-1971), bahkan pernah menjabat 

Presiden Persatuan Mahasiswa Islam Asia Tenggara (PEMIAT), dan Asisten Sekretaris 

Jendral International Islamic Federation of Students Organitation (IIFSO). Kebanyakan 

semasa aktivis mahasiswa itulah ide-ide segarnya meluncur bak anak panah tak 

terbendung.Baik dalam forum resmi intern mahasiswa maupun dalam pertemuan khalayak 

ramai, Nurcholish Madjid tidak segan-segan membeberkan gagasan modernismenya 

(Nadroh, 1999). 

 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

72 
 

Untuk mengetahui pengaruh awal yang paling dominan, yang mewarnai pemikiran 

Nurcholish Madjid tidak bisa dilepaskan dari pengaruh lingkungan rumah dan keluarga. 

Dan pengaruh paling menonjol terletak pada sosok Haji Abdul Madjid, petani dari 

Jombang, ayah Nurcholish Madjid.Abdul Madjid inilah yang mengajarkan putranya 

Nurcholish Madjid, membaca al-Quran sejak Nurcholish Madjid berusia 6 tahun. Ia juga 

yang memberi pengaruh besar pada pendidikan dan pemikiran Nurcholish Madjid. Abdul 

Madjid sering dipanggil “Kia Haji” sebagai ungkapan penghormatan bagi ketinggian ilmu-

ilmu keIslaman yang dimilikinya, Abdul Madjid adalah seorang murid kesayangan Kiai 

Hasjim Asj’ari di pesantren Tebuireng, Jombang.  

 

Meskipun dipanggil kiai, Abdul Madjid memiliki kedudukan yang berbeda di masyarakatnya 

sehingga harus mengalami banyak hal yang tidak diinginkan.Ia merupakan guru biasa yang 

lahir dari tradisi NU namun menolak jaringan ulama NU dan ia juga menolak untuk 

bergabung dengan partai politik NU. Sebagai gantinya, ia kemudian menjadi anggota dan 

pendukung setia Masyumi, meskipun ulama tradisional pergi meninggal Masyumi. Akan 

tetapi pada saat yang sama ia diserang dengan perlakuan yang amat kasar oleh kaum 

Modernis. Nurcholish Madjid menuturkan bahwa seringkali ayahnya menangis di sawah 

karena sangat terluka oleh serangan-serangan pribadi yang dialamatkan kepadanya.Maka 

tidak aneh ketika Nurcholish Madjid dengan sengit menyerang kaum Modernis konservtif 

di awal-awal 1970-an, ayahnyalah yang menjadi sumber dukungan emosional (Barton et a l . ,  

1999). 

 

Dalam kegiatan politik dapat dilihat ketika Ridwan pemimpin Partai Masyumi baru 

mencalonkan Nurcholish Madjid menjadi presiden mendatang. Walaupun antara Ridwan 

dan Nurcholish Madjid mempunyai visi yang berbeda. Dalam hal ini Ridwan melepaskan 

kepentingan-kepentingan pribadi. Dia melepaskan perbedaan-perbedaan yang ada dengan 

Nurcholish Madjid dan melihat kemungkinan friksi-friksi politik yang kian tajam sehingga 

dia mencalonkan Nurcholish Madjid yang diterima oleh banyak pihak dikarenakan 

akseptabilitas Nurcholish Madjid lebih besar dan kelompok yang beroposisi terhadap 

Nurcholish Madjid tak begitu banyak. 

 

Mengenai pencalonan Nurcholish Madjid yang disandingkan dengan Jenderal TNI Wiranto, 

menurut Azyumardi Azra, ini kombinasi yang kurang pas. Kalau semua memang committed 

terhadap pembangunan masyarakat madani, akan lebih tepat Nurcholish Madjid 

disandingkan dengan figur sipil. Dalam hal ini, Azyumardi Azra melihat Sri Sultan 

Hamengku Buwono merupakan alternatif yang baik dan cukup akseptabel  (Azra & Thaha,  

2000). 

 

Karena Nurcholish Madjid seorang teoretis, bukan praktisi politik, tentu saja masih 

dipertanyakan apakah dia akan diterima. Memang, belum tentu akseptabel 

kecendikiawannya juga berarti akseptabel dalam bidang politik.Akseptabilitas Nurcholish 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

73 
 

Madjid yang lebih besar itu masih teori, belum tentu dalam praktiknya. Padahal, bagi 

pencalonan yang akan berhasil dibutuhkan disiplin, komitmen, loyalty, dari organisasi atau 

fraksi. Jadi, kalaupun ide-ide Nurcholish Madjid diterima oleh semua golongan, untuk 

mengekspresikannya dalam dukungan yang real, belum tentu. Politik adalah soal lain. 

Ditambah ada yang mempersoalkan gagasan Nurcholish Madjid pada masa lalu, tetapi 

jumlah mereka tidak terlalu signifikan (Azra & Thaha, 2000). 

 

Nurcholish Madjid adalah pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia yang pemikirannya 

tidak jarang menjadi acuan bagi kalangan pembaharuan modernis muslim di Negara ini. 

Pikiran-pikirannya pun kadang-kadang sangat kontroversial, sehingga pada tahun 1970-an 

disebut sebagai tokoh kontroversi. Disisi lain ada pula yang menyebutnya Natsir muda, 

sebuah sebutan yang dihubungkan dengan nama salah seorang tokoh partai Masyumi yang 

berpandangan modern yaitu Muhammad Natsir. 

 

 

Ide Pemiikiran Nurcholish Madjid 

Dengan ide sekularisasi yang dianjurkan Nurcholish Madjid ide pembaruannya yang juga 

berlandaskan pada paham sekularisme dan sekularisasi, adapun ide tersebut (Nasuion, 

1996): 

a. Urusan bumi ini diserahkan kepada umat manusia. Manusia diberi wewenang 

penuh untuk memahami dunia ini. 

b. Akal pikiran adalah adat alat manusia untuk memahami dan mencari pemecahan  

masalah-masalah duniawi. 

c. Terdapat konsistensi antara sekulerasasi dan rasionalisisme. 

d. Terdapat konsistensi antara rasionalisasi dan desakralisasi (desakralisasi sama 

dengan sekularisasi dalam memandang yang sakral bukan lagi sakral).  

e. Membedakan antara hari dunia dan hari agama. Pada hari dunia yang berlaku 

hukum kemasyarakatan manusia dan pada hari agama yang berlaku hukum 

ukhrawi. 

f. Bismillah artinya atas nama tuhan dan bukan dengan nama Allah. 

g. al-Rahmansifat kasih tuhan di dunia dan al-Rahim kasih tuhan di akhirat. 

h. Dimensi kehidupan duniawi adalah ‘ilmi dan kehidupan spiritual adalah ukhrawi 

i. Islam adalah din, din adalah agama dan agama tidak bersifat ideologis, politis, 

ekonomis, sosiologis, dan sebagainya. 

j. Apa yang disebut Negara Islam itu tidak ada. 

Ini adalah pemikiran-pemikiran Nurcholis Madjid yang lebih mengedepankan rasionalitas 

yang memandang desakralisasi yang sebelumnya menurut sebagian orang sakral yaitu, partai 

politik Islam dan Negara Islam. 

Islam Yes, Partai Islam No 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

74 
 

Nurcholish Madjid, tahun 1968, merumuskan modernisasi adalah rasionalisasi. “pengertian 

yang mudah difahami mengenai modernisasi ialah pengertian yang identik atau hampir 

identik dengan pengertian rasioanlisasi”. Sampai sejauh ini, pengertian Nurcholish Madjid 

tentang modernisasi sebagai rasionalisasi, hampir mirip dengan Harun Nasution. Karena itu 

“Islam Rasional,” juga melekat pada kalangan “Islam peradaban” dengan “rasional”. 

Selanjutnya modernisasi berarti penerapan ilmu pengetahuan, maka, modernisasi bagi 

Nurcholish Madjid adalah “suatu keharusan malah kewajiban yang mutlak. Modernisasi 

merupakan perintah dan ajaran tuhan yang maha esa”. Nurcholish Madjid menganggap 

modernitas sebagai kebenaran dan modernisasi sebagai usaha atau proses mencapai 

kebenaran itu. “yang  modern secara mutlak adalah yang benar secara mutlak, yaitu tuhan 

yang maha esa” (Azra, 2004). 

Lahirnya partai Islam dikarenakan Orba “tidak bersahabat” terhadap Islam. Sepanjang 32 

tahun kekuasaannya, hubungan Islam dan Negara pada masa Orba dapat dibedakan 

menjadi dua periode, yaitu periode antagonistis yang berlangsung hingga 1985 dan periode 

akomodatif hingga kejatuhan Orba, 1998. 

Pada masa pertama, umat Islam mengalami perlakuan yang tidak bersahabat dari Orba. 

Hubungan Orba dan Islam pada periode awal ini sering ditandai konfrontasi yang jelas-jelas 

merugikan Islam.Pada fase yang berlangsung antara 1966-1981 ini Orba bertindak refresif 

terhadap umat Islam. Beberapa kebijakan Orba terlihat tidak sejalan dengan aspirasi  umat 

Islam. Di antaranya penolakan rehabilitasi Masyumi, penolakan berdirinya Partai 

Demokrasi Islam Indonesia (PDII) yang diprakarsai bung Hatta, rumusan undang-undang 

tentang perkawinan, upaya memasukkan aliran kepercayaan ke dalam agama, menggantikan 

pelajaran agama dengan pelajaran pancasila ke dalam kurikulum pendidikan nasional, 

larangan berjilbab bagi siswi Muslimah di sekolah umum dan legalisasi perjudian oleh 

Negara, seperti dalam TSSB, KSOB, dan Porkas. Menghadapi berbagai kebijakan ini, umat 

Islam menjadi oposisi dan selalu berada pada pihak yang dikalahkan (Iqbal & Nasution, 

2010). 

Dalam periode ini, Orba juga melakukan uji coba dengan kebijakan penerapan asas tunggal 

pancasila bagi partai-partai politik dan ormas di Indonesia.Terhadap kebijakan ini, di 

kalangan Islam terdapat dua sikap berbeda. Partai politik PPP dan ormas-ormas Islam 

lainnya, seperti HMI, Muhammadiyah, NU menerimanya, sedangkan individu-individu dan 

ormas lain yang kritis seperti Deliar Noer dan Pelajar Islam Indonesia (PII ) menolaknya 

karena dianggap berbau sekuler. Terhadap mereka yang menolak, Orba besikap represif. 

Orba membubarkan ormas-ormas Islam yang menolaknya dan menekan tokoh-tokoh vocal 

yang menentang kebijakan tersebut. Puncak dari kasus ini adalah meletusnya peristiwa 

Tanjung Priok September 1984 yang memakan korban ratusan umat Islamtewas di tangan 

aparat keamanan. 

 

Barulah pada fase kedua, pemerintah Orba menunjukkan sikap akomodatif terhadap 

Islam.Bahttiar Effendy membuktikan empat jenis akomodasi Orba terhadap kepentingan 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

75 
 

umat Islam, yaitu akomodasi struktural, legislatif, infrastruktural, dan kultural. Dalam 

akomodasi struktural, banyak tokoh cendikiawan Muslim yang duduk di berbagai lembaga 

Negara.Hal ini tidak terlepas dari usaha Nurcholish Madjid yang mencoba mencairkan 

hubungan Islam dan Negara dengan gagasannya “Islam Yes, partai Islam No”.sejak tahun 

1970-an, Nurcholish Madjid memang sudah gigih memperjuangkan pendekatan holistis, 

tidak tersekat oleh pemikiran-pemikiran sempit. Memang pada mulanya gagasan ini 

mendapat resistansi dari sebagian kalangan umat Islam. Bagi Nurcholish Madjid, partai 

Islam bukanlah satu-satunya alat untuk memperjuangkan aspirasi umat Islam. 

  

Ide ini melahirkan respons negatif dari sebagian kalangan Islam yang masih mengimpikan 

pendekatan Islam politik dalam perjuangan mereka. Namun begitu, pada tahun-tahun 

menguatnya kekuasaan politik Orba Soeharto era 1970-1980-an, banyak tokoh-tokoh Islam 

yang muncul ke permukaan dan bergerak di berbagai lapangan tanpa membawa atribut -

atribut Islam. Mereka adalah para terpelajar yang berbasis pada organisasi mahasiswa 

seperti HMI (Himpuan Mahasiswa Islam).Hasil ini mencapai boomingnya pada era 1990-

an, ketika terjadi hubungan yang sangat mesra antara Soeharto dan Islam.Banyak tokoh-

tokoh Muslim masuk ke berbagai sektor kehidupan publik dan memegang jabatan-jabatan 

strategis. Tokoh-tokoh Muslim, seperti Abdul Gafur, Akbar Tandjung, Busthanul Arifin, 

Saleh Afiff, Azwar Anas, Hasjrul Harahap, Arifin. M. siregar, Syamsuddin Sumintapura, 

Sa’adillah Mursyid, Syafruddin Baharsyah, Tarmizi Taher, dan Mar’ie Muhammad adalah 

tokoh-tokoh HMI yang masuk ke dalam mesin birokrasi Orde Baru (Effendy, 1998). 

 

Ketegangan antara kekuatan politik Islam dengan pemrerintah Orde Baru meningkat 

kembali dalam pemilu 1977. Dalam kampanye pemilu 1977. PPP mendapat dukungan luas 

dari kalangan elite Islam yang tidak ikut berfusi. Mereka itu antara lain M. Natsir,  Kasman 

Singodimedjo, Nurcholish Madjid. Dalam tahapan ini persaingan politik Islam dengan 

pemerintah dalam arena politik penuh ketegangan.Karena pada waktu itu pertikaian antara 

penguasa dengan Islam nyaris terjadi dalam segala sektor politik, maka wajar jika William 

Liddle menyebutnya sebagai Government versus Islam (Aminudin, 1999). 

 

Dalam rangka menggalang dukungan kaum Muslimin, KH Bisri Syansuri, sebagai Rois Aam 

PPP yang juga ulama kharismatis NU, menyampaikan seruannya: Menjaditeranglah kiranya 

perjuangan PPP termasuk jihad fi sabilillah atau berjuang di jalan Allah. Karenanya, wajib 

hukumnya bagi setiap peserta pemilu 1977dari kalangan umat Islam, pria maupun wanita, 

terutama warga PPP, untuk turut menegakkan hukum Allah dalam kehidupan bangsa kita ,  

dengan jalan menusuk tanda gambar PPP pada waktunya nanti . Maka, barang siapa di 

antara umat Islam yang menjadi peserta dalam pemilu tetapi tidak menusuk tanda gambar 

PPP, karena takut hilangnya kedudukan atau mata pencarian atau karena sebab-sebab la in,  

adalah termasuk orang yang meninggalkan hukum Allah (Aminudin, 1999). 

 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

76 
 

Gagasan-gagasan Nurcholish Madjid lebih banyak melakukan elaborasi pikiran-pikiran 

Islam dalam hubungannya dengan masalah-masalah modernisasi sosial-politik umat Islam 

Indonesia kontemporer.Rumusan “pemikiran baru” lebih bersifat empirik dan berusaha 

menghindari kesan apologetik. Bagi Nurcholish Madjid, mempertahankan persatuan umat 

dengan kata lain menghindar melakukan penyegaran pemahaman keagamaan, bukanlah 

suatu pendekatan praktis dalam mengikuti proses modernisasi.  

 

Lebih lanjut, Nurcholish Madjid, menyarankan agar segera digantikannya kecenderungan 

ideologi partai-partai dan jangan” tengelam” dengan pola lama. Ia mengkritik 

kecenderungan para tokoh Muslim waktu itu sebaga i telah “mengsakralkan” institusi-

institusi profan seperti: partai Islam, ideologi Islam, dan gagasan Negara Islam. Dalam 

kerangka pikir Nurcholish Madjid, yang absolut hanyalah Allah semata, sedangkan 

persoalan Negara Islam, partai Islam atau ideologi Islam tidaklah sakral, karena al-Quran 

juga tak memerintahkan pembentukan pranata-pranata semacam itu. Dalam bingkai premis 

tersebut kemudian dia menyerukan “Islam Yes, partai Islam No” sebuah slogan yang 

dikemukakan untuk mendorong umat Islam agar mengarahkan komitmen mereka kepada 

nilai-nilai Islam, bukan kepada institusi-institusi kendatipun memakai nama Islam. 

Penolakan Nurcholish Madjid terhadap institusi kepartaian Islam haruslah dipahami sebagai 

penolakan bukan karena Islamnya, tetapi perlu dilihat sebagai ketidaksetujuannya terhadap 

pemanfaatan Islam oleh mereka yang terlibat dalam kehidupan partai politik Islam.Tingkah 

laku politik dan pemanfaatan Islam seperti itu pada gilirannya justru menjatuhkan nilai -nilai  

ajaran Islam sebenarnya (Aminudin, 1999). Rasa tak percaya terhadap efektivitas perjuangan 

politik umat melalui partai Islam merupakan gejala general dikalangan gerakan “pemikiran 

baru”. 

 

Nurcholish Madjid menyadari perlunya umat Islam mengembangkan perubahan keadaan 

secara gradual dan berusaha menghindari sikap resistensi dengan beroposisi atau 

berkonfrontasi terus-menerus. Karena, akibat pilihan strategi para pemimpin politik Islam 

yang menekankan pertarungan ideologi dan petualangan politik yang tak menentu pada 

awal Orde Baru, menurut Nurcholish Madjid umat Islam tertinggal dalam persaingan 

dengan kelompok-kelompok masyarakat Indonesia yang lebih modern. Nurcholish Madjid 

mencatat penampilan yang lebih baik dari kelompok masyarakat Cina, Kristen dan 

Teknokrat yang berorientasi Barat dalam perusahaan swasta dan Barat. Buat apa mengutuk 

keadaan itu sebagai bukti kebijakan pemerintah yang melawan Islam, Nurcholish Madjid 

menyatakan bahwa kenyataan itu merupakan bagian dari kesalahan masyarakat Islam 

sendiri. Jika umat Islam terus menghabiskan seluruh energinya dalam inisiatif politik yang 

bangkrut, mereka hanya akan semakin membawa diri sendiri terpisah dari pusat pengaruh 

dalam masyarakat Orde Baru (Aminudin, 1999). 

 

Gagasan-gagasan “pemikiran baru” terutama dari Nurcholish Madjid, jelas berimpit dengan 

strategi politik Negara yang menghendaki depolitisasi dan deideologisasi masyarakat, 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

77 
 

termasuk umat Islam. Berangkat dari kesejajaran pencapaian tujuan elite politik Orde Baru 

merasa berkepentingan untuk mendorong keberhasilan “pemikiran baru” dengan 

memberikan beberapa “hadiah politik”. Pada tahun 1974 Nurcholish Madjid dipilih sebagai 

anggota majelis Pembina KNPI dengan tokoh-tokoh non Muslim lainnya. Pada tahun 

sebelimnya Nurcholish Madjid dikirim ke negeri-negeri Muslim untuk mempelajari 

organisasi-organisasi pelajar di negeri-negeri Muslim. Kenyataan ini menciptakan kesan di 

kalangan sebagian pemimpin politik Islam, gerakan yang dipelopori oleh Nurcholish Madjid 

tak lebih sebagai upaya menarik simpati pemerintah. Akan tetapi keterlibatan Nurcholish 

Madjid yang telah lama di kalangan gerakan politik Islam dan rasa percayanya yang kuat 

bahwa gebrakan pemikiran yang dilakukannya demi kepentingan jangka panjang umat 

Islam, Nurcholish Madjid tidak mundur dari gagasannya (Aminudin, 1999). 

 

Tentang proses politik kaum Muslimin dalam birokrasi dan pemerintahan, Nurcholish 

Madjid menjelaskan: Keterlibatan mereka dalam pemerintahan dan birokrasi tidak berarti 

bahwa mereka mencampakkan semua aspirasi politik yang lama mereka perjuangkan. 

Malah, sebagian dari mereka mulai melihat jalan-jalan baru untuk mewujudkan aspirasi-

aspirasi mereka, dan sebagian dari mereka mendapatkan keuntungan dengan “bekerja dari 

dalam” sejauh menyangkut Islam, dampak sistematis peranan intelektual -intelektual santri  

ialah proses menaik dari Islamisasi lebih lanjut (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso, 

2008). 

Dari petikan pemikiran Nurcholish Madjid tersebut, terlihat sekali akan harapannya agar 

umat Islam memprioritaskan perjuangannya dari dalam tubuh Negara (pemerintahan). 

Dengan kata lain, suatu pilihan strategi baru politik Islam yang disebut sebagai “akomodasi 

berprinsip” perlu segera dilakukan, bilamana perlu memanipulasi dari dalam. Sebagaimana 

pernah dicontohkan Nurcholish Madjid sendiri ketika menjadi ketua umum PB HMI dalam 

menghadapi pemilu 1971. Pada waktu mengahadapi pemilu 1971, kebijakan resmi 

Nurcholish Madjid adalah, HMI tetap berada dalam sekber Golkar, namun dalam 

pelaksanaan pemilu PB HMI mengeluarkan instruksi-instruksi kepada para anggotanya 

meninggalkan golkar (Kamal Hasan, 1987). 

Kendatipun gagasan “pemikiran baru” yang di dalamnya terkandung dimensi “strategi 

baru” telah dikumandangkan Nurcholish Madjid pada awal 1970 -an, gagasan ni kurang 

efektif mempengaruhi agenda strategi politik umat Islam hingga penghujung dasawarsa 

1970-an. Kekurangefektifan gagasan tersebut disebabkan oleh tiga hal. Pertama, gerakan 

“pemikiran baru” yang dipelopori Nurcholish Madjid masih elitis sifatnya karena hanya 

mengandalkan diskusi-diskusi terbatas dan jurnal-jurnal ilmiah sebagai penyebaran idenya. 

Kedua, seruan Nurcholish Madjid kepada kamu Muslimin agar tidak terlalu mengandalkan 

perjuangannya pada medan politik partisan awal 1970-an tenggelam oleh perdebatan 

pemikiran teologinya di masyarakat mengenai “sekularisasi” Islam. Ketiga, masih kuatnya 

pengaruh penganut strategi lama dalam tubuh kaum Muslimin seperti terlihat dalam pemilu 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

78 
 

1971 dan 1977.Sementara Nurcholish Madjid sendiri, sebagai pioner pemikiran “Islam Yes,  

partai Islam No”.Malah terlibat kampanye PPP dalam pemilu 1977 (Aminudin, 1999). 

Mengenai pemikiran Nurcholihs Madjid bahwa “Islam Yes partai Islam No”, sebenarnya 

itu tidak ada hubungannya dengan kebijakan pemerintah Orde Baru.Dia lebih genuine (asl i ),  

begitu. Oleh karena itu, Nurcholish Madjid sendiri membantah tesis Muhammad Kamal 

Hasan dari Malaysia yang menyatakan bahwa pemikiran Nurcholish Madjid tentang “Islam 

Yes,partai Islam No” itu mengikuti jalan pikiran Ali Moertopo. Nurcholish Madjid 

menyatakan bahwa gagasannya itu tidak ada hubungannya sama sekali dengan Ali 

Moertopo, dan bahwa gagasan itu merupakan visi dasar Nurcholish Madjid sendiri  (Azra, 

2000). 

Jadi, nilai-nilai Islam yang masuk dalam politik, hendaknya tidak dalam bentuk klaim-klaim 

esklusif sebagai partai Islam. Yang namanya partai Islam, belum tentu tingkah laku elite 

politiknya Islami. Sebagai contoh, mereka gontok-gontokan memperebutkan kekuasaan. 

Padahal, Islam mengajarkan supaya mereka berdamai. Hal ini dilihat dari pengalaman 

setelah 1955, masa Soekarno dan masa awal Orde Baru, menunjukkan bahwa para tokoh 

partai Islam saling jegal dan sebagainya, bahkan Cuma mementingkan kelompok sehingga 

kepentingan Islam sendiri terlupakan. 

Kemunculan partai-partai Islam sekarang ini berbeda dengan pada 1955.Nah, pada tahun 

itu, ideologi keIslamannya sangat kental dan partai-partai Islam memperjuangkan agar 

Indonesia menjadi Negara Islam. Namun, dalam masa reformasi dan pasca Soeharto, 

kekentalan ideologi Islam itu tidak terlihat lagi. Meskipun partai-partai itu berasaskan Islam, 

mereka tidak lagi mempersoalkan pancasila. Nah, mereka menerima pancasila sebagai asas 

Negara, namun asas partainya tetap Islam. Jadi, dengan kata lain, partai -partai yang 

sekarang ini bukanlah partai ideologis. Partai ideologis itu, misalnya PNI dan Masyumi 

(Azra, 2000). 

Kini partai-partai Islam itu lebih mempunyai tujuan-tujuan untuk memperoleh kekuasaan 

karena partai-partai yang baru berdiri ini pada zaman Soeharto hampir tidak punya 

kekuasaan sama sekali. Jadi, partai Islam yang menyebutkan dirinya Islam hanya untuk 

menarik simpati saja. Islam hanya dipakai sebagai rallying point atau sebagai titik temu 

semata, titik bersatu untuk mengikat massa. Tentu partai-partai itu juga memiliki agenda 

yang spesifik, mislanya, memperjuangkan kepentingan umat Islam. Namun, dalam tahap 

sekarang, bukan yang menjadi agenda partai Islam, melainkan justru kekuasaan. 

Sebelum kampanye pemilu 1999 digelar, banyak kalangan memprediksi akan terjadi 

kerusuhan, bentrokan dan sebagainya. Prediksi semacam itu ternyata tidak menjadi 

kenyataan. Hal ini disebabkan sudah setahun masyarakat merasakan kebebasan.  Sehingga, 

waktu kampanye tidak terjadi ledakan. Hal ini didukung juga oleh kampanye anti kekerasan, 

yang dalam ungkapannya sangat mempunyai makna mendalam, seperti: “selalu ada tempat 

bagi manusia, tapi tidak ada tempat bagi kebiadaban”.  



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

79 
 

Namun, dalam prakteknya, sangat sulit pemilu dapat terselenggara dengan lancar dan 

berkualitas, karena bermainnya faktor-faktor kepentingan politik, kepentingan untuk 

berebut kekuasaan, ketimbang hakikat yang diingini oleh sasaran yang akan dicapai oleh 

penyelenggara pemilu itu sendiri, yaitu pemerintahan yang legitimate. Tapi eufhoria reformasi 

nampaknya lebih mengedepan, membuka keran kebebasan seolah-olah tanpa batas, 

sehingga menimbulkan konflik politik terhadap keberadaan pemerintah yang menggantikan 

pemerintahan Orde Baru. 

 

Menurut Nurcholish Madjid, pemilu 1999 dapat mempersiapkan landasan-landasan 

perangkat demokrasi pemilu 2004. Selain itu, pemilu ini untuk mengakhiri krisis legit imasi 

kepemimpinan dan membuat legitimasi pada pemerintah baru.Nantinya, pemerintah baru 

ini dapat mengambil inisiatif lebih maju seperti mengamandemen UUD1945.Karena UUD 

1945 merupakan undang-undang yang sangat sederhana dan memiliki lubang dan peluang 

untuk berbuat keliru.Sejarah mengajarkan, bagaimana Soekarno dan Soeharto mengaku 

telah menjalankan UUD 1945 secara murni dan konsekuen. Tapi, hasil yang diterima, 

berlawanan dengan UUD 1945 itu sendiri (Saydam, 1999). 

 

Apologi Negara Islam 

 

Gagasan “Negara Islam” pernah muncul dengan kuat sekali dikalangan umat Islam pada 

masa-masa yang lalu. sekarang ini syukurlah sudah tidak ada lagi, setidak-tidaknya begitu 

dalam penampakan lahiriah, meskipun masih ada sisa-sisanya. Sebetulnya ditinjau dari  segi 

proses sejarah dan perkembangan pemikiran, timbulnya gagasan “Negara Islam” itu adalah 

suatu bentuk kecenderungan apologetis, setidak-tidaknya apologi itu tumbuh dari dua 

jurusan (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso, 2008): Pertama ialah apologi kepada 

ideologi-ideologi barat (modern), seperti demokrasi, sosialisme, komunisme, dan lain 

sebagainya. Ideologi tersebut bersifat totaliter, artinya, setiap bidang kehidupan, khususnya 

politik, sosial, ekonomi, budaya dan lain-lain.Apologi kepada ideologi-ideologi modern 

menimbulkan adanya apresiasi yang bersifat ideologis kepada Islam, dan dengan demikian 

membawa ke cita-cita: “Negara Islam”, sebagaimana terdapat Negara demokrasi, Negara 

sosialis, Negara komunis, dan seterusnya. Dan apresiasi ideologis politis yang totaliter itu 

membawa timbulnya suatu pemikiran apologetis yang mengatakan bahwa Islam itu bukan 

hanya sekedar agama, sebagaimana Budhisme, Hinduisme, Kristen dan lain-lain, yang 

bidang penggarapannya ialah bidang ruhani, atau spiritual, dalam bentuk pengaturan 

hubungan manusia dengan tuhan, tetapi Islam adalah ad-Din. Dengan perkataan ad-Din i tu 

diharapkan dan dimaksudkan memberikan pengertian yang totaliter, sehingga meliputi 

segala aspek kehidupan ini, baik politik, ekonomi, sosial, budaya, dan lain-lainnya. 

 

Kedua ialah legalisme, yang membawa sebagian kaum muslimin ke pikiran apologetis 

“Negara Islam” itu.Legalisme ini menumbuhkan apresiasi serba legalistis kepada Islam, 

yang berupa penghayatan keIslaman yang menggambarkan bahwa Islam itu adalah struktur 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

80 
 

dan kumpulan hukum.Legalisme ini merupakan lanjutan Fikihisme. Fikih ialah kodifikasi 

hukum hasil pemikiran sarjana Islam pada abad-abad kedua dan ketiga hijrah. Kodifikasi itu 

dibuat guna memenuhi kebutuhan akan sistem hukum yang mengatur pemerintahan dan 

Negara yang pada waktu itu, meliputi daerah yang amat luas dan rakyat yang amat banyak.  

Fikihisme ini begitu dominan di kalangan umat Islam, sehingga gerakan-gerakan 

reformasipun, umumnya, masih memusatkan sasarannya ke bidang itu. Susunan hukum ini 

juga kadang-kadang disebut syariat.Maka, Negara Islam itu pun suatu apologi, di mana 

umat Islam berharap dapat menunjukkan aturan-aturan, dan hukum-hukum lainnya.padahal 

sudah jelas, bahwa fikih itu, meskipun telah ditangani oleh kaum reformis, sudah 

kehilangan relevansinya dengan pola kehidupan zaman sekarang. Sedangkan 

perombakannya secara total, sehingga sesuai dengan pola kehidupan modern dari segala 

aspeknya, tidak lagi menjadi kompetensi dan kepentingan umat Islam saja, mela inkan juga 

orang-orang lain. Maka hasilnya tidak perlu hanya merupakan hukum Islam, melainkan 

hukum yang meliputi semua orang, untuk mengatur kehidupan bersama.  

 

Dalam konteks ini, Nurcholish Madjid sangat berobsesi untuk menjelaskan bahwa Islam 

yang hakiki bukan semata merupakan struktur atau susunan dan kumpulan hukum, yang 

tegak berdiri di atas formalisme Negara dan pemerintahan.Tetapi Islam sebagai pelaksanaan 

tauhid yang mampu melahirkan jiwa yang hanif, inklusif, demokratis serta menghargai 

pluralisme masyarakat (Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso, 2008). 

 

Menurut Nurcholish Madjid, konsep “Negara Islam” itu adalah suatu distorsi hubungan 

proporsional antara Negara dengan agama. Negara adalah salah satu segi kehidupan 

duniawi, yang dimensinya adalah rasional dan kolektif. Sedangkan agama adalah aspek 

kehidupan lain, yang dimensinya adalah spiritual dan pribadi. Memang, antara agama dan 

Negara tidak dapat dipisahkan. Namun antara keduanya itu tetap harus dibedakan dalam 

dimensi dan cara pendekatannya. Karena suatu Negara tak mungkin menempuh dimensi 

spiritual, guna mengurus dan mengawasi motivasi atau sikap batin warga negaranya, maka 

tak mungkin pula memberikan predikat keagamaan kepada Negara (Nurcholish Madjid & 

Agus Edi Santoso, 2008). Sedangkan Islam sendiri dinyatakan tidak dibenarkannya suatu 

lembaga kekuasaan ruhani, atau rahbaniyah. Dan setiap tindakan yang mengarah ke kuasaan 

ruhani atas orang lain (hal ini tak mungkin terjadi) adalah tindakan yang mengarah ke sifat 

ketuhanan.Jadi, merupakan tindakan menyaingi tuhan, atau musyrik.  

 

Islam tidak perlu menuntut Negara atau pemerintah Indonesia menjadi Negara atau 

pemerintah Islam.Baginya adalah subtansi atau esensinya, bukan bentuk formalnya yang 

sangat simbolis. Pembentukan Negara adalah suatu kewajiban bagi umat manusia dalam 

bentuk demokratis, meskipun tidak ada keharusan dalam Islam bentuk “Negara Islam” 

karena, membentuk Negara itu dapat memberikan beberapa prinsip yang dipakai dalam 

mewujudkan masyarakat dimaksud, yaitu: Pertama, pemerintah yang adil dan demokratis 

(musyawarah).Kedua, organisasi pemerintahan yang dinamis. Ketiga, kedaulatan. 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

81 
 

 

Dengan mengutip pernyataan Hatta bahwa ia tidak melihat perlunya didirikan sebuah 

Negara agama atau Negara yang secara resmi yang berlandaskan agama. Bagi beliau masalah 

yang terpenting adalah subtansinya, yaitu keadilan, yang harus diperjuangkan untuk 

dilaksanakan oleh sebuah Negara. Dan orang-orang muslim, tanpa perlu menamakan 

mereka sebagai “Negara Islam (Indonesia)”, mungkin akan mendapati basis etis subtansi ini 

dalam ajaran Islam (Majid, 1995). Tidak diragukan lagi Indonesia adalah Negara muslim, 

ada kesamaan antara Indonesia dengan Negara-negara muslim yang lain, tetapi ada pula 

perbedaannya. Dan istimewanya, perbedaan-perbedaan tersebut notable. 

 

Dalam konteks Indonesia, Nurcholish Madjid sering menganalogkan pancasila dengan 

piagam Madinah, sebagai sama-sama suatu common platform antar berbagai macam kelompok 

masyarakat dan agama, walaupun pancasila itu sebagai etika bangsa baru mantap pada 

tingkat formal-konstitusional, tetapi peragian yang bisa diperoleh dari beberapa sumber, 

termasuk Islam akan memperkaya proses pengisian etika politik. Menurut Nurcholish 

Madjid, soal hubungan antara agama dan Negara, telah diberikan teladannya oleh Nabi 

sendiri, setelah hijrah di Madinah.“Negara Madinah” ini adalah model bagi hubungan 

antara agama dan Negara dalam Islam.Nurcholish Madjid menyebut model ini sebagai 

“Eksperimen Madinah” dalam menegakkan sebuah civil society (yang sejalan dengan yang 

sering diistilahkan oleh Nurcholish Madjid, “masyarakat madani”) yang bercirikan antara 

lain, “egalitarianism”, keterbukaan partisipasi seluruh anggota masyarakat, dan penentuan 

kepemimpinan melalui pemilihan, bukan berdasarkan keturunan (Majid & Munawar-

Rachman, 1999). 

 

Menurut Nurcholish Madjid, bunyi naskah piagam Madinah yang merupakan salah satu 

sumber etika politik Islam itu sangat menarik, untuk dikaji kembali dalam konteks 

pandangan etika politik modern. Ia memuat pokok-pokok pikiran yang dari sudut 

pandangan kenegaraan modern pun masih terhitung cukup mengagumkan, sebab dalam 

piagam ini, untuk pertamakali dirumuskanlah gagasan-gagasan yang kini menjadi pandangan 

hidup politik modern, seperti kebebasan beragama, hak setiap kelompok untuk mengatur 

hidup sesuai dengan keyakinannya, kemerdekaan hubungan ekonomi antar golongan, dan 

lain-lain yang sekarang terumus jelas secara positif  dalam Deklarasi Universal Hak Asasi 

Manusia (Majid & Munawar-Rachman, 1999). 

 

Persoalan politik dalam Islam atau hubungan antara agama dan Negara dalam 

Islam.Menurut Nurcholish Madjid persoalan tersebut menghasilkan beberapa pendapat  

(Majid et al., 2000). Pertama, Islam adalah satu-satunya agama yang tidak mengenal 

pemisahan antara soal agama dan politik.Penilaian ini sering dikemukakan orang 

barat.Dengan konotasi bahwa Islam berlainan dengan Kristen yang berprinsip pemisahan 

antara (“gereja”) dan politik (“Negara”), yaitu sekularisme, yang menurut mereka merupakan 

titik tolak kemajuan peradaban modern barat. Kedua, pendapat yang mirip juga dianut oleh 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

82 
 

sebagian umat Islam sendiri, dengan konsekwensi bahwa menjadi seorang muslim dengan 

sendirinya berarti memikul tanggung jawab mendirikan atau membentuk Negara Islam. 

Konsekwensi lebih lanjut dalam pandangan ini ialah Islam, bahkan sebagai ajaran 

keagamaan murni, tidak dapat tegak dan terlaksana penuh kecuali dalam sebuah Negara 

Islam. Kehidupan kaum muslimin di Negara-negara bukan Islam dipersoalkan secara cukup 

asasi. Ketiga, berbeda dengan pendapat di atas, pendapat ini mengatakan bahwa Islam sama 

sekali tidak mengenal politik, baik sejak dahulu zaman Nabi saw sampai sekarang. Semua 

klaim kenegaraan Islam melibatkan persoalan teologis yang serius, menurut mereka adalah 

berjalan di luar legalitas (kesahian) yang diajarkan Islam. Keempat, pendapat terakhir ini 

menunjukan kenyataan sejarah bahwa Nabis saw, khususnya setelah berhijrah ke Madinah,  

telah bertindak sebagai utusan Allah dan Kepala Negara sekaligus. Jadi, sejak awal 

pertumbuhannya Islam memang menunjukkan adanya hubungan tertentu antara agama 

(“sakral”) dan Negara (“profan”). Hanya saja, masalah politik atau kenegaraan tidaklah 

termasuk inti ajaran keagamaan Islam itu sendiri, melainkan satu segi saja dari adanya 

keharusan melaksanakan pesan-pesan moral keagamaan, khususnya yang bersangkutan 

dengan kehidupan masyarakat umum, bukan semata kehidupan pribadi.  

 

Dengan pemikiran yang dimiliki oleh Nurcholish Madjid, hal itu mengakibatkan adanya 

pengaruh dalam pendidikan. Faktor yang mempengaruhi pemikiran dalam diri Nurcholish 

Madjid berkaitan dengan perkembangan pusat pemikiran Nucholish Madjid yang begitu 

setia dan berakar  pada rasionalisme, sebuah rasionalisme yang mengakui  soal-soal 

keimanan semata sebagai pemisah batas-batas rasionalisme daripada sebagai pemisah soal -

soal tradisi. Dan halini juga dipengaruhi sumbangan masa-masa belajar Nurcholish Madjid 

di Gontor (Barton et al., 1999). 

 

Menurut Nurcholish Madjid, organiasai, lembaga, atau partai politik disinyalir sebagai 

panggung terbuka yang paling potensial untuk menciptakan “agama baru” di dalam dirinya 

sendiri. Fenomena inilah yang kemudian mendorong Nurcholish Madjid merumuskan 

gagasannya dalam bentuk slogan “Islam Yes partai Islam No.” sebab, masyarakat masih 

sulit membedakan mana agama dan mana partai. Mereka cuma dibekali kesiapan 

mengabdikan diri secara “tidak waras” kepada organisasi atau partai politik.Dan sikap serta  

pandangan demikian ini memang bukan monopoli mereka yang tidak berpendidikan. 

Kadang masyarakat intelektual pun berprilku sama. Malah dalam kasus tertentu lebih “tidak 

waras” dari masyarakat awam.Karena ada yang mengaku bahwa kelompoknyalah yang 

paling sah mewakili suara rakyat, sebagai representasi dari suara tuhan. Sudah tentu bahwa 

semua orang berhak menyenangi kelompok, partai atau golongannya sendiri, sepanjang 

kelompok atau partai yang bersangkutan memperjuangkan kebenaran, kejujuran, keadilan,  

keterbukaan, dan demokrasi tanpa perlu mengklaim bahwa kelompoknyalah yang paling 

benar, adil, terbuka dan demokratis sendiri, yang menjadi dambaan bersama seluruh 

manusia. Yaitu “partai Islam” (Majid et al., 2000). Partai sebagai wadah dalam pembentukan 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

83 
 

negara yang baik dalam hal mengatasi kejahatan dan memberikan kemaslahatan untuk 

khalayak banyak. 

 

Kesimpulan 

 

Peneliti berkesimpulan bahwa pada pemikiran Nurcholish Madjid tentang partai politik 

Islam. Menurut Nurcholish Madjid Islam tidaklah suatu ideologi yang harus ada dalam 

bentuk lembaga formal yaitu partai Islam. Seharusnya Islam merupakan asas atau dasar 

dalam menentukan nilai-nilai etis dalam menjalankan partai politik tanpa harus 

membuatnya dalam  bentuklembaga formal. Karena, bagi Nurcholish Madjid bahwasanya 

substansi yang paling utama dan penting tanpa harus menggunakan nama atau simbol yang 

berdasarkan Islam. “Islam Yes, Partai Islam No” adalah suatu pembaruan yang harus 

dilakukan oleh umat Islam, dan menurut pandangan Nurcholish Madjid adalah suatu 

kewajiban dan kebenaran serta menganggap modernisasi sebagai usaha atau proses untuk 

mencapai kebenaran tersebut yang dikemukakan untuk mendorong umat Islam agar 

mengarahkan komitmen mereka kepada nilai-nilai Islam, bukan kepada institusi-institusi 

yang memakai nama Islam. Islam Yes, partai Islam No dalam konteks modern tidak berlaku 

lagi, karena jika dilihat pada masa sekarang tidak ada lagi partai yang benar-benar murni 

bersifat Islam. 

 

Adanya dampak yang mempengaruhi pemikiran Nurcholish Madjid lebih dominan karena 

pengembangan  pola pemikiran Nurcholish Madjid yang di dapat waktu sekolah yang 

semuanya rata-rata berbasis keIslaman, dan hal inilah yang membuat Nurcholish Madjid 

menyatakan “Islam Yes, partai Islam No” karena dalam al-Quran tidak memerintahkan 

membentuk Negara dan partai Islam, dan kondisi partai Islam pada masa itu mengatakan 

bahwa merekalah representasi dari suara tuhan, dengan mengatakan tusuk partai ini karena  

itu adalah tiket untuk surga. Ditambah lagi Nurcholish Madjid ingin membuat hubungan 

antara pemerintah Orde Baru dan kaum muslimin yang mengalami ketegangan menjadi 

damai. 

 

 

Daftar Pustaka 

Aminudin. (1999). Kekuatan Islam dan pergulatan kekuasaan di Indonesia: Sebelum dan sesudah 

runtuhnya rezim Soeharto (Cet. 1). Pustaka Pelajar. 

Azra, A. (2000). Islam substantif: Agar umat tidak jadi buih (Cet. 1). Mizan. 

Azra, A. (Ed.). (2004). Artikulasi Islam kultural: Dari tahapan moral ke periode sejarah . 

Srigunting. 

Azra, A., & Thaha, I. (2000). Islam substantif: Agar umat tidak jadi buih (Cet. 1). Mizan. 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

84 
 

Barton, G., Tahqiq, N., & Effendi, E. A. (1999). Gagasan Islam liberal di Indonesia: Pemikiran 

neo-modernisme Nurcholish Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman 

Wahid. Paramadina. 

Basri, S. (2011). Pengantar Ilmu Politik. Indie Book Corner. 

Effendy, B. (1998). Islam dan Negara: Transformasi pemikiran dan praktik politik Islam di 

Indonesia. Paramadina. 

Haris, A., & Tahqiq, N. (2004). Politik Islam. Kencana : Prenada Media. 

Iqbal, M., & Nasution, A. H. (2010). Pemikiran Politik Islam: Dari masa klasik hingga Indonesia  

kontemporer (Cet. 1). Kencana. 

Janah, N. (2017). Nurcholish Madjid dan Pemikirannya (Diantara Kontribusi dan 

Kontroversi). Cakrawala: Jurnal Studi Islam, 12(1), 44–63. 

https://doi.org/10.31603/cakrawala.v12i1.1655 

Kamal Hasan, M. (1987). Modernisasi Indonesia. Bina Ilmu. 

Majid, N. (1995). Islam agama kemanusiaan: Membangun tradisi dan visi baru Islam Indonesia  (Cet. 

1). Yayasan Wakaf Paramadina. 

Majid, N. (2008). Islam, kemodernan, dan keindonesiaan (Cet. 1). Mizan : Didistribusikan oleh 

Mizan Media Utama. 

Majid, N., Akkas, M. A., & Noer, H. M. (2000). Kehampaan spiritual masyarakat modern: Respon 

dan transformasi nilai-nilai Islam menuju masyarakat madani. Mediacita. 

http://books.google.com/books?id=GDSOAAAAMAAJ 

Majid, N., & Munawar-Rachman, B. (1999). Cita-cita politik Islam era reformasi (Cet. 1). 

Paramadina. 

Muhammaddiah, M. R. (2021). ISLAM DEMOKRATIS PERSPEKTIF RACHID 

GHANNOUCHI. Jurnal Hukum Samudra Keadilan, 16(1), 19–36. 

Muhazir. (2021a). Zakat Profesi Perspektif Hukum Islam: Islamic Circle, 2(1), 1–15. 

_______ (2021). Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle 

for The Positivization of Islamic Law in Indonesia). Al Hurriyah: Jurnal Hukum 

Islam, 6(1), 12–24. 

Nadroh, S. (1999). Wacana Keagamaan & Politik Nurcholish Madjid (Cet. 1). RajaGrafindo 

Persada. 

Nata, A. (2008). Metodologi Studi Islam. RajaGrafindo Persada. 

Nurcholish Madjid & Agus Edi Santoso. (2008). Islam kemodernan dan keindonesiaan. Mizan. 

Pencarian—KBBI Daring. (n.d.). Retrieved June 9, 2022, from 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/ 



POLITICA: 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor I 
Halaman 66-85 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 

85 
 

Sani, A. (1998). Lintasan sejarah pemikiran: Perkembangan modern dalam Islam. PT RajaGrafindo 

Persada. 

Saydam, G. (Ed.). (1999). Dari bilik suara ke masa depan Indonesia: Potret konf l ik pol i tik  pasca  

pemilu dan nasib reformasi (Cet. 1). RajaGrafindo Persada. 

 


