
POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

125 
 

Kepemimpinan Ideal Umar bin Abdul Aziz dan Relevansinya Terhadap 
Konsep Pemerintahan Modern  

(Studi Analisis Pemikiran Fahruddin Faiz) 

 

The Ideal Leadership of Umar bin Abdul Aziz and Its Relevance 

to The Concept of Modern Governance  
(Analytical Study of Fahruddin Faiz Thought) 

 
M. Anzaikhan 

Institut Agama Islam Negeri Langsa 
email: m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id 

 

Fitri Idani 
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh 

email: fitriidani74@gmail.com 

 

 

Abstrak  

Secara historis, Islam melahirkan banyak pemimpin yang luar biasa salah satunya adalah Umar bin 
Abdul Aziz. Adapun pemikir modern yang intens membahas konsep kepemimpinan Umar bin 
Abdul Azis adalah Khairuddin Faiz. Menurut Khairuddin Faiz, Umar bin Abdil Azis adalah sosok 
pemimpin ideal yang menawarkan berbagai konsep kepemimpinan secara implementatif. Hal 
tersebut terlihat dalam karakter dan kebijakan Umar bin Abdul Azis ketika menjadi pemimpin umat 
Islam (khalifah) pada masanya. Meskipun hanya menjabat dalam durasi waktu yang singkat, 
pemerintahan Umar bin Abdul Azis sangat berdampak signifikkan, dan membawa kesejahteraan 
terhadap masyarakat. Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan kualitatif. 
Adapun metodologi yang digunakan adalah studi analisis deskriptif terhadap pemikiran Khairuddin 
Faiz. Hasil penelitian menyimpulkan bahwa menjadi pemimpin ideal sebagaimana yang 
dipraktekkan oleh Umar bin Abdul Azis terdiri oleh berbagai aspek, diantaranya; Pemimpin harus 
ditunjuk bukan menunjuk diri, pemimpin mendatangi ulama sebagai penasehat, pemimpin harus 
bersikap egaliter, pemimpin bersikap wira’i, dan pemimpin mendedikasikan harta untuk umat bukan 
menimbun harta. 
Kata Kunci: Pemimpin Ideal, Umar bin Abdul Azis, Khairuddin Faiz 
 

Abstract 

Historically, Islam gave birth to many extraordinary leaders, one of which was Umar bin Abdul Aziz. The modern 
thinker who intensely discusses the leadership concept of Umar bin Abdul Azis is Khairuddin Faiz. According to 
Khairuddin Faiz, Umar bin Abdil Azis is an ideal leader who offers various leadership concepts in an 
implementable manner. This can be seen in the character and policies of Umar bin Abdul Azis when he became the 
leader of the Muslims (caliphate) in his time. Even though he only served for a short time, the government of Umar 
bin Abdul Azis had a very significant impact, and brought prosperity to the community. This article belongs to 
literature research with a qualitative approach. The methodology used is a descriptive analysis study of Khairuddin 
Faiz's thoughts. The results of the study conclude that being an ideal leader as practiced by Umar bin Abdul Azis 
consists of various aspects, including; Leaders must be appointed not self-appointed, leaders come to scholars as 
advisors, leaders must be egalitarian, leaders must be wira'i, and leaders dedicate wealth to the people instead of 
hoarding wealth.  
Keywords: Ideal Leader, Umar bin Abdul Azis, Khairuddin Faiz 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

126 
 

 

A. Pendahuluan  
Berbicara kepemimpinan, Islam termasuk ajaran yang cukup serius dalam 

membahas fenomena tersebut. Tidak hanya mengkaji dalam format umum, bahkan Islam 

dengan jelas menginformasikan pentingnya kepemimpinan dalam berbagai konteks, baik itu 

pemimpin dalam keluarga, pemimpin dalam organisasi, pemimpin dalam agama, bahkan 

pemimpin diri sendiri (R. Wahyuni, 2019). Islam juga menyebutkan batas-batas 

kepemimpinan, termasuk di dalamnya bagaimana konsep dan kedudukan perempuan 

sebagai pemimpin. Sejarah telah menjadi bukti, begitu banyak catatan kepemimpinan baik 

yang termaktub dalam Al-Qur’an, hadis, atau catatan para pemikir Islam. 

Seiring berkembangnya zaman, gaya dan model kepemimpinan semakin bergeser 

dengan nilai-nilai yang digariskan dalam Islam. Tidak hanya pada era modern seperti saat 

ini, bahkan pada zaman sahabat sekalipun keunikan-keunikan semakin berkembang 

sehingga tidak bisa disamakan lagi antara apa yang diajarkan Rasulullah dengan hal-hal baru 

yang datang kemudian (S. Wahyuni, 2021). Belum lagi ketika konsep dan mazhab keislaman 

semakin terkotak-kotak pascakepemimpinan Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah. 

Menjadikan standarisasi kepemimpinan Islam lambat laut meninggalkan porosnya sesuai 

kebutuhan politis.  

Umar bin Abdul Azis adalah salah satu pemimpin dalam khazanah Islam yang 

sangat populer hingga saat ini. Beberapa penulis bahkan meyakini bahwa apa yang 

diimplementasikan Umar adalah model kepemimpinan Islam yang patut dijadikan rujukan 

dan panutan. Salah satu buktinya, adalah ‘kesejahteraan’ yang lahir pada masa 

kepemimpinannya walau berkuasa dalam waktu yang sangat singkat (Sali, 2019). Bila 

indikator dari kesejahteraan itu adalah ‘bangsa’ dan ‘masyarakat’, bagaimana jika seorang 

pemimpin itu sendiri mengalami  kesulitan (pengerbonan) demi bangsanya. Apakah konsep 

seperti itu disebut dengan idealitas atau mungkin ada jalan lain yang dapat memberikan 

tawaran yang lebih baik.  

Konsep-konsep kepemimpinan yang dipraktekkan oleh Umar bin Abdul Azis jauh 

dari kesejahteraan pribadi. Itu artinya, sebagai seorang pemimpin, Umar tidak bertambah 

kaya. Ia juga tidak membawa keluarganya mendapatkan otoritas dari jabatannya. Tidak 

hanya itu, bahkan anaknya sendiri pernah mengeluh bahwa posisi khalifah selaku pemimpin 

umat Islam tidak memberikan keuntungan individualis (Khoeroni, 2015). Pertanyaanya, 

apakah konsep seperti ini relevan dipraktekkan zaman sekarang, atau justeru menjadi 

destruksi bagi kader-kader yang berminat terjun di panggung politis.  

Menjadi pemimpin dalam suatu negeri adalah nama lain dari ‘berkuasa’. Para 

intelektual menyebutkan bahwa nafsu yang paling tinggi adalah keinginan untuk berkuasa. 

Maka tidak heran jika kontestasi ini selalu ramai dan digandrungi berbagai kalangan. Tidak 

hanya itu, nikmatnya panggung kekuasaan acap kali membuat pelakunya tidak puas 

menjabat hanya dalam satu priode. Pasti ada upaya untuk melanjutkan batas minimal ke 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

127 
 

durasi maksimal jika regulasi tidak membatasinya (Suherman, 2019). Kenyataan ini secara 

sistematis membuat dinamika politik semakin panas dan tidak terkendali. Akibatnya terjadi 

gesekan di sana-sini, bahkan tidak jarang terjadi permainan kotor demi mendapatkan atau 

memperoleh kekuasaan.  

Bila sedemikian lezatnya momentum berkuasa, tentu berbeda paradigma dengan 

apa yang dialami Umar bin Abdul Azis di masanya. Bahkan, proses wafatnya Umar sendiri 

diduga diracuni oleh keluarganya. Ini membuktikan, bahwa pihak keluarga tidak senang 

dengan konsep kepemimpinan yang dijalankan Umar. Begitu juga dengan gaya Umar 

berkuasa, hampir seluruh staf dan pekerja di pemerintahan, memundurkan diri karena 

dianggap tidak memiliki nominal gaji yang layak (setara buruh) (Khairuddin, 2018). 

Menimbulkan pertanyaan lanjutan, apakah yang dilakukan Umar adalah sebuah solusi untuk 

bangsa, atau masalah baru yang mendzalimi pekerja. Hal tersebut menjadi menarik untuk 

dikaji apalagi jika dibandingkan dengan kepemimpinan masa sekarang.  

Berbicara literatur yang sudah ada, sejauh pengamatan penulis, sudah banyak yang 

mengkaji konsep kepemimpinan yang dipraktekkan oleh Umar bin Abudl Azis. Hal 

tersebut terbukti dari belum adanya karya ilmiah secara khusus yang dapat ditemukan 

(sejauh ini) kecuali informasi pemikiran Khairuddin Faiz (tentang Umar bin Abdul Azis) 

yang eksist dalam chanel youtube. Berdasarkan kenyataan di atas, maka penelitian terkait 

kepemimpinan ideal Umar bin Abdul Azis yang dielaborasikan dengan realitas modern 

belum pernah dikaji dan diteliti secara koherensif. Menunjukkan bahwa artikel ini memiliki 

keunikan dan novelty.  

B. Metode Penulisan 
Artikel ini merupakan hasil dari penelitian lapangan dengan pendekatan kualitatif. 

Format metodologi yang digunakan adalah studi deskriptif analisis (Rawan, 2000). Sumber 

primer dalam penelitian ini adalah gagasan yang dikemukakan oleh Khairuddin Faiz tentang 

kepemimpinan Umar bin Abdul Azis yang ada pada chanel youtube yang berjudul ‘Ngaji 

Filsafat’. Adapun mengapa konten youtube dijadikan sumber primer, adalah karena 

informasi terkait variabel penelitian paling banyak ditemukan di dalamnya.  

Adapun sumber sekunder adalah data-data pendukung terkait ‘pemimpin ideal’ atau 

‘Umar bin Abdul Azis’ yang ditemukan pada publikasi ilmiah seperti jurnal dan buku. 

Metode analisis data yang dilakukan adalah dengan mengkombinasikan data primer dan 

sekunder dalam sebuah sekema yang saling mendukung dan timbal balik. Sebelum 

menyusun hasil penelitian dalam bentuk artikel, penulis memtakkan sub-sub data 

berdasarkan sub tema sebagaimana pemikiran Khairuddin Faiz yang paling dominan di 

youtube. 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

128 
 

C. Biografi Singkat 

Umar bin Abdul Aziz merupakan seorang raja yang paling dikenal sebagai umar ke-

2. Lahir pada tahun 682 H.  Gelarnya menjadi raja sekitar 2 tahun 9 bulan. Sejak kecil, 

Umar Bin Abdul Aziz seorang anak yang sholeh serta gemar menuntut ilmu untuk 

mempelajari hal-hal tentang agama (Khairuddin, 2018). Dengan demikian bisa memiliki 33 

orang guru, 8 diantaranya merupakan sahabat dan 25 lainnya adalah para tabi’in. Tidak 

hanya itu, Umar bin Abdul Aziz  juga mengaji filsafat dengan tema tokoh-tokoh yang 

dikenal sebagai sejarah pemikiran. 

Dilihat dari asal-usulnya, Umar bin Abdul Aziz bukan keturunan langsung dari raja-

raja, tetapi masih dari keluarga raja-raja. Ayahnya berasal dari Dinasti Umayyah putranya 

Marwan bin Hakam Khalifah Umayyah ke-4. Marwan bin Hakam mempunyai dua orang 

anak yaitu Abdul Malik dan Abdul Aziz. Abdul Malik nantinya akan menjadi Khalifah 

Umayyah yang ke-5, beliau mempunyai anak yang bernama Sulaiman bin Abdul Malik yang 

akan menjadi khalifah ke-6. Sebelum Sulaiman wafat sempat berwasiat kepada Umar Bin 

Abdul Aziz yang merupakan sepupunya untuk meneruskan tahta (Khairuddin, 2018). 

Garis keturunan dari sang Ibu, Umar Bin Abdul Aziz ialah cicitnya Umar bin 

Khattab, beliau disebut sebagai Umar ke-2. Dari segi kualitas, Umar bin Abdul Aziz mirip 

dengan Umar bin Khattab. Umar bin Khattab mempunyai anak yang bernama Asim, lalu 

Asim mempunyai anak bernama Laila, kemudian Laila menikah dengan Abdul Aziz lalu 

mempuyai anak yang bernama Umar bin Abdul Aziz. Ini menunjukkan bahwa istilah 

penamaan ‘Umar ke-2’ bukan hanya soal nama atau garis keturunan, lebih dari itu adalah 

bagaimana kiprah keduanya yang mampu memberikan prubahan besar meskipun menjabat 

dalam kurun waktu yang relative singkat (Yusup, 2020). 

Umar bin Abdul Aziz menjadi seorang Khalifah ketika berumur 36 tahun saat 

Khalifah Sulaiman tutup usia. Selama menjabat sebagai Khalifah Umar bin Abdul Aziz 

merupakan pemimpin yang sangat bijaksana, adil, rendah hati dalam kepemimpinannya. 

Banyak kebijakan yang dilakukan untuk negeri. Umumnya seorang pemimpin apabila diberi 

kekuasaan akan merasa senang, namun berbeda dengan Umar bin Abdul Aziz yang 

menangis ketika diberi jabatan sehingga tampak sosok pemimpin yang tidak besar hati 

(Khairuddin, 2018). Masa pemerintahannya juga sungguh luar biasa karena pemimpin yang 

menjadi pelindung anak yatim dan kaum fakir miskin.  

Pada waktu yang singkat beliau berhasil menjadikan ketentraman dan kenyamanan 

untuk rakyatnya. Masa dirinya menjabat sebagai pemimpin di bawah 3 tahun dan tutup usia 

pada tahun 720 H. Sejarah menyebutkan bahwa wafatnya Umar bin Abdul Azis karena 

diracuni oleh ajudannya sendiri atas perintah anggota keluarga. Sebelum menghembuskan 

nafas terakhir, Umar menyadari bahwa ia sudah diracuni. Pada sisa-siswa waktu itu, Umar 

masih sempat menyuruh ajudan yang menjadi ‘kaki-tangan’ pembunuhan untuk melarikan 

diri sejauh-jauhnya (Formanto, 2020). Hal tersebut dilakukan Umar, karena dia mengetahui 

bahwa hidup ajudannya tidak akan selamat meskipun bukan sebagai ‘otak utama’ 

pembunuhan. Kenyataan ini menunjukkan bahwa Umar masih saja memperdulikkan orang 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

129 
 

lain padahal dirinya sudah dihianati. Tidak mungkin kemuliaan sikap seperti ini bisa ada 

dalam diri seseorang jika itu bukan dari pribadi yang baik yang menjadikan akhirat sebagai 

tujuan. 

D. Prinsip Kepemimpinan Umar bin Abdul Azis 

1. Pemimpin yang Ditunjuk bukan Menunjuk Diri 

Pada konsep ajaran Islam, sering kali didengar istilah bahwa pemimpin sebaiknya 

ditunjuk bukan menunjuk. Artinya, pemimpin direkomendasikan oleh sahabat atau pihak 

lain yang melihat kapasitas dan potensinya. Apa yang terjadi pada masa khulafaur rasyiddin 

misalnya, sahabat masa itu semuanya ditunjuk oleh sahabat yang lain tanpa ambisi bahwa 

diri sendiri yang lebih layak (Zayyadi, 2020). Berbeda dengan kenyataan hari ini, hampir 

semua calon pemimpin adalah sosok yang ambisi untuk berkuasa, adapun jika ada yang 

tidak ambisi (ditunjuk), justeru sering kalah dalam kontestasi politik.  

Umar bin Abdul Aziz menjadi seorang Khalifah berawal dari Khalifah Sulaiman 

tutup usia. Ketika itu umur Umar bin Abdul Aziz 36 tahun, seluruh umat Islam di kota 

Damaskus berkumpul di suatu masjid menantikan pengganti khalifah. Penasihat kerajaan 

Raja’ bin Haiwah segera berdiri dan membacakan surat wasiat Khalifah Sulaiman. 

“Bangunlah wahai Umar bin Abdul Aziz, sesungguhnya nama engkaulah yang tertulis dalam surat ini,” 

ungkap Raja’. Ketika mendengar perkataan tersebut Umar terkejut, lalu  segera bangkit dan 

dengan rendah hati berkata, “Wahai manusia, demi Allah Swt. Sesungguhnya saya tidak pernah 

memohon perkara ini kepada Allah satu kalipun. Sesungguhnya jabatan ini diberikan kepadaku tanpa 

bermusyawarah terlebih dahulu dan tak pernah aku memintanya. Sesungguhnya aku mencabut bai’at 

yang ada di lehermu dan pilihlah siapa yang kalian kehendaki.” Umat Islam yang berada di masjid 

menolak untuk mencabut bai’atnya. Kemudian Umar bin Abdul Aziz duduk sambil 

menangis, “Alangkah besarnya ujian Allah kepadaku” (Khairuddin, 2018)  

Berbagai literasi menyebutkan bahwa Umar masih saja belum siap untuk menerima 

tanggung jawab menjadi khalifah. Baginya, jabatan sebesar itu adalah ‘musibah’ karena dia 

khawatir tidak bisa berlaku adil dan merasa ‘setengah kaki pemipin sudah di neraka.’ Ketika 

dirinya pulang ke rumah, di sanalah isterinya menguatkan Umar dan memotivasinya bahwa 

penunjukkan itu adalah amanah. Selanjutnya amanah sebesar itu tidak boleh disia-siakan 

karena banyak pihak yang percaya bahwa Umar adalah sosok yang ideal untuk menjadi 

khalifah masa itu.  

Bukti bahwa Umar merasa bahwa ‘jabatan’ adalah musibah, adalah ketika terbesit 

secara spontan dari lidahnya saat ditunjuk sebagai khalifah. Ketika Umar mengembalikan 

bai’at untuk dipilih secara demokratis (bukan wasiat raja sebelumnya), semua kalangan tidak 

protes dan tetap konsisten bahwa Umar yang layak menjadi pemimpin. Saat itulah Umar 

mengucapkan; Innalillahi wa innalillahi rojiun. Tentu berbeda dengan kontestasi politik zaman 

sekarang, perkataan semacam itu hanya akan disebutkan justeru ketika kalah dalam 

pemilihan (Ningrum & Yuliawati, 2020). Sebaliknya, ketika diumumkan ‘pemenangan’ oleh 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

130 
 

pihak penyelenggara, pemimpin hari ini akan loncat kegirangan merasa bahagia dan puas 

hati.  

Apa yang terjadi di masa pemilihan Umar bin Abdul Azis adalah konsep yang 

sangat ideal bagi bangsa. Ketika seseorang tidak ambisius (menjadi pemimpin), 

menunjukkan bahwa ia tidak punya itikad buruk ketika menjabat. Sebaliknya, justeru Ia 

akan merasa takut jika saat memimpin mengecewakan hak dan keadilan masyarakat. Senada 

dengan apa yang dicetuskan oleh Qurais Shihab, menurutnya syarat menjadi pemimpin itu 

dua; Pertama, disukai masyarakat. Kedua, mampu menjadi pemimpin (Mukmin, 2021). Hal 

ini mewakili konsep demokrasi saat ini, dimana suara terbanyak dan kapasitas calon adalah 

indikator penting bahwa seorang itu mampu menjalankan roda pemerintahan.  

Namun tetap saja, konsep yang ditawarkan dalam Islam berbeda jauh dengan 

perkembangan zaman saat ini. Masa kampanye misalnya, adalah bentuk ambisi dari calon 

sehingga rela berhutang ke mana-mana agar tercapainya kemenangan. Begitu juga dengan 

‘kontrak politik’. Setelah terjadi berbagai kontrak yang menjerat di sana sini, menangpun 

akan menjadi pihak yang terkekang dengan kontrak sebelumnya. Inilah yang penulis analisa 

bahwa konsep pemilihan pemimpin seperti sekarang perlu untuk dievaluasi. Alasannya 

adalah karena pemimpin hari ini tidak bisa ‘merdeka’ menjalankan roda pemerintahan 

(Baharuddin et al., 2021). Hal itu adalah konsep yang berjauhan dengan apa yang 

dipraktekkan Umar bin Abdul Azis yang menjadikan kemaslahatan sebagai tolok ukur 

dalam menjalankan kekuasaan. 

 

2. Takut Pada Allah  

Hal yang paling penting agar pemimpin itu ideal dan tidak keluar dari ridho-Nya 

adalah bagaimana pribadi seorang pemimpin merupakan individu yang takut kepada Allah 

Swt melebihi apapun (Zabir, 2018). Umar bin Abdul Aziz sangat takut kepada Allah, takut 

pada hari akhir, serta takut akan kemurkaan Allah Swt. Itulah alasan dibalik mengapa Umar 

awalnya menolak ditunjuk sebagai pemimpin, karena baginya menjadi pemimpin sangat 

beresiko menyimpang dan sebab didatangkan azab di hari kemudian.  

Apabila seorang pemimpin dasarnya takut kepada Allah, dengan izin Allah dirinya 

tidak akan melakukan hal yang merusak, hal yang menyengsarakan orang yang di pimpin. 

Dengan demikian akan terbentuk suatu sistem pemimpin yang kuat. Begitulah keseharian 

Umar, ketika pagi hari dirinya melayani umat dan malam ari dirinya menjadi seorang Sufi 

yang senang berdua dengan Allah Swt, suka bermunajad sambil menangis, hal itu 

menjadikan hatinya lembut (Khairuddin, 2018). Ini menjadi petunjuk, bahwa apabila 

mencari seorang pemimpin, carilah yang takut kepada Allah Swt. Takut kepada Allah 

artinya dunia tidak membuat dirinya gentar dalam kondisi apapun. 

Pada kehidupan modern, saat pemimpin main proyek, korupsi, nepotisme, dzalim, 

dan lain sebagainya; menunjukkan bahwa dirinya tidak menhadirkan Allah dalam hatinya. 

Itu artinya, pemimpin seperti ini tidak takut kepada Allah, sebab jika ia takut maka ia akan 

menyadari bahwa Allah maha tahu, dan Allah maha membalas apa-apa yang dilakukan 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

131 
 

selama hidup di dunia (Maulida, 2014). Pemimpin yang dzalim, bukan berarti mereka tidak 

tahu bahwa Allah maha tahu, namun kegelapan dalam dirinya (nafsu) telah membuyarkan 

pemikiran itu sehingga ia dihanyutkan oleh gemerlapnya kekuasaan. Maka jangan heran jika 

pemimpin kerap dengan scandal, karena memang jabatannya sangat mudah untuk 

terperosot dalam kesalahan. 

Ketika Umar bin Abdul Aziz ditunjuk sebagai khalifah, dirinya mendatangi Hasan 

Basri untuk meminta suatu nasehat mengenai kepemimpinan. Hasan Basri merupakan 

seorang Sufi besar diaman saat itu. Ini menarik jika dibandingkan dengan pemimpin 

modern, saat ini, ketika pemimpin berkuasa maka bukan dirinya yang mendatangi ulama, 

sebaliknya meminta ulama untuk datang ke istana. Apa yang dilakukan Umar adalah bentuk 

keseriusan bahwa dirinya ingin menjadi pemimpin yang benar bukan sebatas mencari 

dukungan politis (Khumaidi, 2021). Bila masa Umar pemimpin mendatangi ulama setelah 

menjabat, masa sekarang, pemimpin akan mendatangi ulama sebelum pemilihan. Itu 

artinya, ulama dijadikan ‘alat’ agar oknum politis memperoleh dukungan jamaah. Terbukti, 

setelah memperoleh kekuasaan, pemimpin hari ini sering kali meninggalkan ulama dan 

bergerak sendirian.   

Ketika Umar menemui Hasan Basri, Hasan Basri mengatakan bahwa pemimpin itu 

harus Adil. Allah Swt menjadikan kepala negara yang adil untuk meluruskan sesuatu yang 

miring, memperbaiki sesuatu yang rusak, memperkuatkan yang lemah, serta membela yang 

teraniaya. Itu merupakan hal utama yang menjadi sebuah prinsip dan komitmen dalam 

menjadi seorang pemimpin. Menjadi kepala negara yang adil itu dapat diibaratkan seperti 

seorang yang sedang mengembala binatang (Khairuddin, 2018).  

Artinya sayang pada binatang gembalanya, menjadikan kawan yang mengantarkan 

gembala ke tempat yang jauh dari binatang buas, serta dapat memelihara dari panas 

maupun dingin. Hal utama yang diberi nasihat oleh Hasan Basri merupakan pemimpin yang 

adil, memperhatikan orang-orang yang lemah. Kemudian menjadi seorang pemimpin mesti 

bisa merawat, yaitu menampung, menerima, mengarahkan orang-orang yang dipimpin 

untuk selamat dunia maupun akhirat. Menjadi seorang pemimpin yang adil juga mesti dapat 

melindungi anak yatim dan dermawan dengam fakir miskin (Khairuddin, 2018). Dari 

peristiwa singkat Umar bin Abdul Aziz Bersama dengan Hasan Basri dapat diambil 

hikmahnya bahwa ketika berada dalam posisi diatas, jangan meninggalkan Ulama. Mesti 

mendengarkan nasihat-nasihatnya. Ketika menjadi pemimpin melibatkan Ulama, maka akan 

ada masukan-masukan yang berharga untuk mengatur sebuah Negara.  

Nilai-nilai ‘takut pada Allah’ tidak hanya dipraktekkan Umar untuk dirinya, ia juga 

kerap memotivasi dan menasehati karyawannya agar bertindak dan bekerja secara benar. 

Sebagai contoh, ketika salah seorang pekerjanya di pemerintahan mengeluh akan padatnya 

job desk. Umar menasehati bahwa; lebih baik kita disibukkan oleh pekerjaan membantu 

umat, dari pada nanti disiksa karena banyak waktu yang lalai dalam membiarkan umat 

terbengkalai (Habibullah et al., 2022). Begitu juga ketika anaknya Umar protes terkait waktu 

libur ayahnya yang tidak ada lagi untuk keluarga. Umar mengatakan bahwa; “Apakah 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

132 
 

anakku lebih takut kalau ayah tidak ada waktu untuk keluarga atau lebih takut jika ayah disiksa di 

hari pembalasan?” 

Pada momentum yang lain, Umar menurunkan pajak yang terlalu tinggi untuk kaum 

non-Muslim. Umar memerintahkan gubernur yang zonasinya di wilayah basis non-Muslim 

untuk merevisi pajak, bahkan kalau bisa menghapuskan beban pajak bagi mereka (non-

Muslim) yang mualaf (Tanjung, 2017). Tentu saja kebijakan ini ditolak keras oleh pejabat 

setempat, namun Umar bersikeras; “Dahulu Nabi berdakwah agar orang berbondong-bondong 

masuk Islam, apakah kamu tidak takut jika ‘urgensi’ dakwah itu justeru kamu lakukan untuk 

mengutip pajak mereka.” Menyikapi ini, para gubernur yang keras kepala menjadi takut, 

bahkan mengikuti keputusan Umar. Maka tidak heran jika masa pemerintahan Umar 

diklaim sebagai era yang sangat sejahtera dibandingkan khalifah-khalifah sebelumnya.  

 

3. Bersikap Wira’i 

Seorang pemimpin tentunya memiliki sikap kepemimpinan yang berbeda-beda. 

Umar bin Abdul Aziz dikenal sebagai pemimpin yang memiliki sikap wira’i yaitu sikap atau 

perilaku hati-hati terhadap hal-hal yang makruh dan hal-hal yang syubhat. Wara’i dalam 

bahasa sufi merupakan wara’. Dalam Ilmu Tasawuf, wara’ merupakan kondisi jiwa yang hati-

hati. Ilustrasi dari kehati-hatian merupakan orang yang menjauh dari yang makruh dan yang 

syubhat. Makhruh dan syubhat memiliki arti yang berbeda. Makhruk merupakan sesuatu 

yang boleh dikerjakan namun lebih baik ditinggalkan. Sedangkan syubhat merupakan 

sesuatu yang tidak jelas baik buruknya (Khairuddin, 2018). Kenyataan oknum pemimpin 

hari ini, jangankan perkara yang ‘subhat’, sesuatu yang jelas ‘keharamannya’ saja masih 

sering dipraktekkan bahkan candu dengan kondisi tersebut. 

Orang yang memiliki sikap wira’i tidak hanya yang haram di tinggalkan tetapi 

syubhat juga ditinggalkan karena takut timbul akan kekhawatiran orang tersebut tentang 

baik dan buruk. Makruh ditinggalkan karena hukum makruh itu lebih baik ditinggalkan. Hal 

tersebut merupakan sikap Umar bin Abdul Aziz (Khairuddin, 2018). Contoh karakter wira’i 

pernah dipraktekkan oleh Abu Bakar Siddiq. Saat itu, Abu Bakar diberikan makanan oleh 

anak-anak, dan Ia pun memakannya. Setelah memakannya, Abu Bakar kemudian berfikir; 

“Dari mana anak itu memperoleh makanan? Apakah itu diperoleh secara halal atau karena 

mencuri?” Pada akhirnya, karena anak itu sudah tidak di sisi Abu Bakar, Abu Bakar 

memuntahkannya demi menjaga masuknya sesuatu yang tidak jelas (subhat) dalam tubuh 

(Faza, 2018). 

Realitas ini sangat penting jika dapat dipahami oleh sosok pemimpin modern, kisah 

Abu Bakar dapat dijadikan renungan bagaimana pemimpin harus menghindari perkara-

perkara subhat sebagaimana pemainan proyek yang kerap akan muatan gratifikasi atau 

nepotisme yang  tak terkendali. Mencegah makanan subhat yang masuk dalam tubuh, dapat 

ditakwilkan sebagai upaya kehati-hatian pemimpin dalam menerima atau memakan gaji 

yang diperoleh. Apalagi jika uang atau hadiah itu ditujukan atas motif tertentu seperti 

kontrak politik, suap, dan lain sebagainya.  



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

133 
 

Selanjutnya, sikap wira’i yang ada pada Umar bin Abdul Aziz dapat dilihat dari 

seorang yang bertanya kepadanya; “Wahai amirul mukminin, diberi hadiah kan tidak apa 

apa, Nabi dulu juga pernah menerima hadiah.” Umar menjawab, “Ya, hadiah ketika zaman 

Nabi merupakan tanda orang berterima kasih atas segala yang diberikan oleh Rasulullah 

Saw (Khairuddin, 2018). Akan tetapi, Jika ada orang yang memberikan hadiah kepada saya, 

itu bukan hadiah, tetapi suap. Suatu saat nanti apabila orang tersebut butuh sesuatu pasti 

akan diungkit kembali”. Penggalan tersebut menunjukkan bahwa, Umar tidak bisa 

memutuskan secara pasti motif pemberian hadiah masa dirinya menjabat. Beda dengan 

Rasulullah yang senantiasa diberikan petunjuk oleh Jibril. Bila itu Rasulullah, ketika ada 

hidden mission, maka beliau bisa langsung menegurnya sebagai peringatan dan pelajaran. 

Maka, ketika Umar berada pada kondisi yang sama, menolak hadiah karena menghindari 

subhat adalah pilihan yang mencerminkan pribadi wira’i.  

Pada situasi yang lain, karakter wira’i Umar juga terlihat ketika dirinya 

memerintahkan pelayan untuk memasakkan air, lalu pelayan memasakkan air di dapur 

umum. Kemudian Umar bin Abdul Aziz menyuruh pelayan tersebut untuk membayar 

setiap satu batang kayu bakar dengan satu dirham (Rohayati, 2020). Tentu saja, uang yang 

digunakan adalah uang pribadi Umar, bukan uang pelayan apalagi kas negara. Fenomena ini 

juga menjadi realitas yang berbeda dengan kebanyakan pemimpin modern. Hari ini, sering 

kali pemimpin suatu negara menyamakan antara kebutuhan pribadi dengan kebutuhan 

negara. Itu artinya, kebutuhan pribadi inklud dengan wewenang atau hak pelayanan seorang 

kepala negara. Sebagai contoh, tidak sedikit pemimpin modern, menggunakan kas negara 

untuk membeli baju hari-hari. Meskipun dalam prakteknya digunakan sebagai pakaian 

dinas, namun ketika masa jabatan berakhir, pakaian itu menjadi milik pribadi.  

Selain itu, Amir bin Muhajir menceritakan bahwa ketika Umar bin Abdul Aziz 

hendak menyalakan lampu kantor. Maka ia hanya menggunakannya saat melaksanakan 

kebutuhan pekerjaan umat. Ketika urusan kaum muslimin selesai, maka akan dipadamkan 

dan segera menyalakan lampu milik pribadi. Hal tersebut dilakukan karena dirinya sangat 

berhati-hati dengan makruh serta syubhat. Lampu milik umum yang digunakan untuk 

kepentingan pribadi bisa saja hukumnya makhruh. Boleh digunakan tetapi lebih baik 

ditinggalkan (Khairuddin, 2018). Oleh karena itu, ketika urusan kaum muslimin selesai, 

maka segera dipadamkan dan menyalakan lampu miliknya. Peristiwa tersebut juga 

merupakan bukti bahwa Umar bin Abdul Aziz adalah seorang pemimpin yang memiliki 

karakter wira’i. 

Bila melihat apa yang dilakukan Umar di atas, mungkin sangat jauh bila 

dibandingkan dengan karakter pemimpin masa sekarang. Umar senantiasa berhati-hati agar 

tidak salah dalam menggunakan kas atau aset negara. Oknum pemimpin sekarang justeru 

berfikir sebaliknya; ‘Bagaimana cara bisa menggunakan kas negara untuk keuntungan pribadi.’ Hal 

tersebut banyak terlihat bahkan terbukti secara jelas dengan berbagai program dan 

pemeriksaan pihak BPK atau KPK. Baru-baru ini, penggunaan kas negara sering 

diistilahkan dengan ‘mencubit’ dana APBA atau APBN (Qodir, 2016). Itu artinya, secara 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

134 
 

jelas oknum pemimpin baik dalam level lokal maupun nasional mengambil kas negara yang 

diketahui penggunaannya untuk yang bersifat individualis. 

 

4. Berkarakter Egaliter 

Secara sederhana, egaliter adalah istilah yang digunakan Khairuddin Faiz dalam 

menyebut karakter Umar bin Abdul Azis yang adil dan bijaksana. Egaliter di sini bermakna 

bahwa hakikat suatu hak itu pada dasarnya sama antara satu dan yang lainnya (Sofyan, 

2022). Konsep itu terus dipraktekkan Umar dalam tindak-tanduknya sebagai esekutif masa 

itu. Bila merujuk pada sifat Rasulullah Saw, beliau juga menunjukkan sifat yang egaliter. 

Salah satunya ketika Nabi berdagang ke negeri Syam bersama Maisarah. Meskipun Maisarah 

berstatus sebagai budak Khadijah yang mendampingi Rasulullah, Namun Nabi 

memperlakukannya secara setara. Ketika makan, Nabi makan bersama dengan Maisarah. 

Begitu juga ketika lelah, Nabi kerap menyuruh Maisarah istirahat atau bergantian jaga.  

Bila melihat catatan sejarah, karakter egaliter Umar terletak pada situasi dimana 

Umar dekat dengan pembantu-pembantunya. Suatu ketika Umar berada dalam situasi dan 

kondisi yang panas, kemudian minta tolong kepada pembantunya untuk dikipas. Kemudian 

Umar dikipasi sampai ketiduran, tidak lama kemudian pembantunya juga ikut tertidur. 

Begitu pembantunya ketiduran Umar bangun lalu melihat pembantunya dan merasa 

kasihan. Akhirnya, Umar bergantian untuk ngipasi pembantunya. Setelah pembantunya 

sadar merasa tidak enak yang luar biasa dan meminta maaf (Khairuddin, 2018).  

Merespon itu, Umar mengatakan; “Kita sama-sama manusia, engkau merasa panas 

sebagaimana aku merasakan panas. Aku hanya ingin membuatmu merasa nyaman 

sebagaimana engkau membuatku nyaman dengan kipas ini”. Perbuatan tersebut tidaklah 

hina apabila seorang Khalifah mengipas pembantunya (Khairuddin, 2018). Hal tersebut 

justru dipandang mulia. Jadi karakter itulah yang ingin dikembangkan oleh Umar Bin Abdul 

Aziz. Orang kecil akhirnya semakin hormat. Jadi makna eligeter merupakan sebuah sikap 

yang memperlakukan kelompok, suku, serta agama apa saja dengan setara. 

Pemimpin yang berkarakter egaliter itu memiliki kolerasi dengan sikap tawadhu, 

tawadhu merupakan sikap rendah hati. Tidak ingin terkenal serta menonjolkan diri. Sikap 

tawadhu bukan dilihat dari orang yang apabila sedang berjalan didepan banyak orang 

dirinya nunduk. Hal itu belum cukup untuk dikatakan memiliki sikap tawadhu. Tawadhu 

merupakan suatu situasi ketika orang tidak mau menonjolkan diri, tidak menyombongkan 

diri, serta tidak pamer (Natanael et al., 2020). Suatu ketika Umar khotbah, Umar merupakan 

anak yang pinter, ketika orasi bagus. Saat khotbah membahas tentang siksa neraka banyak 

orang menangis. Ketika khotbah Idul Fitri sangat indah, banyak jamaah yang terhanyut, 

serta beberapa jamaah menangis karena terharu. Umar merasa heran mengapa para jamaah 

bisa menangis, lalu Umar berhenti dan mengakhiri khotbahnya.  

Setelah umar mengakhiri khotbahnya, salah seorang pejabat istana bertanya, 

mengapa khotbahnya diakhiri, padahal masih banyak yang ingin mendengar kelanjutannya. 

Ternyata Umar khawatir bahwa nanti ketika jalan pulang Umar disanjung, dibangga-



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

135 
 

banggakan. Umar tidak suka dipuji-puji. Sikap itu membuat para rakyatnya sangat mencintai 

Umar. Suatu ketika salah satu rakyat Umar berkata apabila Umar tutup usia akan berusaha 

untuk memakamkannya di dekat makam Rasulullah Saw. Umar tidak menginginkan hal 

tersebut, Umar berkata kepada rakyatnya bahwa dirinya tidak semulia itu. Tidak layak untuk 

dapat kehormatan sebesar itu (Khairuddin, 2018).  

Dirinya merasa malu ketika menghadap Allah akan disetarakan dengan Rasulullah 

Saw. Karena dirinya merasa bahwa banyak dosa-dosa yang belum diampuni Allah Swt. Hal 

tersebut merupakan sikap tawadhu yaitu sikap seorang pemimpin yang tidak suka pamer, 

tidak suka menunjukan kelihaiannya, kemahirannya, serta kebesarannya. Sebagi umat 

muslim, karater yang dimiliki Umar bin Abdul Aziz mesti dapat diimplementasikan dalam 

kehidupan sehari-hari (Rohayati, 2020). Dimana Umar memiliki sikap yang tidak ingin di 

sanjung-sanjung oleh manusia. Berdasarkan peristiwa Umar, dapat dilihat bahwa seorang 

pemimpin dapat menyatu dengan rakyat, dengan merendah tidak akan membuat seseorang 

menjadi hina justru semakin mulia. 

Beberapa kutipan terkait karakter ‘rendah hati’ Khairuddin Faiz sepertinya sedikit 

banyak terpengaruh dengan perangai Umar bin Abdul Azis. Pada beberapa kesempatan, 

saat mengisi materi di Ngaji Filsafat, Khairuddin Faiz sering mengatakan bahwa kita 

seharusnya malu jika hendak menerima syafaat Rasulullah Saw. Adapun alasannya adalah 

karena Rasulullah adalah manusia agung sedangkan kita adalah manusia yang selalu lalai, 

lupa, dan kerap bertolak belakang dengan apa yang Rasulullah ajarkan. Pada kesempatan 

yang lain, Khairuddin Faiz juga menegaskan bahwa Rasulullah pernah meminta kepada 

sahabat bahwa Ia tidak ingin dipuja atau dipuji berlebihan. Meski begitu, sebagai seorang 

manusia yang mendapat syafaatnya, sudah selayaknya memuliakan Nabi meskipun beliau 

tidak ingin dipuji. 

Bila pemikiran Umar di atas dikaitkan dengan kenyataan modern hari ini, maka itu 

dapat menjadikan pemimpin sebagai teladan yang dihormati dan disegani. Kenyataannya, 

sering kali oknum pemimpin merasa tinggi hati, apa yang dicapainya seolah-oleh adalah 

kemampuan mutlak tanpa ada dukungan atau peran pihak lain. Belakangan ini, ‘politik 

rendah diri’ semakin populer di Indonesia. Ini adalah design politik, dimana pelakunya 

mencoba melebur di tengah masyarakat dengan mengikuti berbagai kegiatan kalangan 

bawah (Putri et al., 2020). Gaya blusukan Presiden Jokowi misalnya, mampu meraup 

simpatisan masyarakat bahkan memenangkan kontestasi Pilpres hingga dua priode.  

Terlepas apakah yang dilakukan Jokowi adalah modus maupaun realitas, namun 

secara realitas karakter ‘tawadhu’ nya mengispirasi banyak orang khususnya kalangan 

bawah. Itu mungkin yang menyebabkan lawan politik kesulitan untuk menyalipnya. Ketika 

Jokowi mampu untuk turut ke selokan, turun ke sawah-sawah, turun ke pasar dalam 

menyatu dengan masyarakat, lawan Pilpresnya masa itu belum tentu mampu karena berasal 

dari elite politik dan elit penguasa. Bukan berarti ini menunjukkan keberpihakkan penulis 

terhadap satu kandidat, namun ini bukti bahwa ‘politik rendah hati’ masih populer dan 

disukai masyarakat Indonesia.  



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

136 
 

Salah satu karakter egaliter yang dipraktekkan Umar lainnya adalah bagaimana 

Umar ingin gaji buruh ditingkatkan. Masa itu, terjadi perdebatan besar antara Umar dan 

bendahara negara. Umar ingin menaikkan gaji buruh setara dengan gaji pejabat negara, 

namun bendahara mengatakan bahwa kas negara tidak cukup untuk itu (Sofyan, 2022). 

Selanjutnya, Umar berinisiatif bahwa jika gaji buruh tidak bisa dinaikkan, maka gaji pejabat 

negara yang harus diturunkan sehingga sama dengan pendapatan buruh. Kebijakan Umar 

tentu tidak bisa diterima oleh pejabat, pada akhirnya hampir semua pejabat negara 

memundurkan diri karena tidak ingin bekerja dengan gaji rendah.  

Umar tidak menyesal dengan keputusan mayoritas bawahannya yang resign dari 

pekerjaan. Selanjutnya Umar membuka open recruitment dengan keterangan bahwa gaji 

pejabat hanya sebatas buruh. Umar menyebutkan panggilan pekerjaan itu bukan untuk 

bersuka-ria, namun bagaimana ia memotivasi rakyat bahwa Ia membutuhkan orang-orang 

yang tulus bekerja membangun negara. Kebijakan itu sangat efektif, selain Umar dapat 

mengeleminasi pejabat yang ‘matre’, ia juga memperoleh pekerja yang tulus membangun 

negara walau dari kalangan bawah (buruh) (Hardjaloka, 2016). Logikanya, jika memang gaji 

pejabat setara buruh, maka kalangan bawah saja yang bersedia bekerja dengan suka cita. Ini 

salah satu alasan mengapa sistem administrasi dan managemen pelayanan umat masa itu 

sangat baik.  

 

5. Bertambah Miskin Usai Menjabat 

Salah satu bukti bahwa seorang pemimpin itu ideal adalah hasil kekayaannya 

pascamenjabat. Pada kenyataan modern, hampir semua pemimpin meningkat aset dan 

kekayaannya setelah berkuasa. Hal ini mungkin yang membuat politik menjadi candu bagi 

banyak kalangan. Maka tidak heran, jika ada calon pemimpin yang sudah kalah berkali-kali 

tetap mencoba sampai titik darah penghabisan (Abda, 2021). Konon lagi calon yang 

berhasil menjabat, akan sangat sulit baginya untuk berpuas hati untuk tidak mengikuti lagi 

pemilihan selanjutnya.  

Suatu ketika, anaknya  protes kepada Umar karena Umar merupakan keriteria 

pemimpin yang sangat berhati-hati. Umar berspektif bahwa Allah melihat segala sesuatu 

yang manusia perbuat sehingga hal itu yang membuatnya berhati-hati dalam memimpin. 

Pada umumnya keluarga kerajaan hidup dengan makmur, semua fasilitas terjamin. Akan 

tetapi hal tersebut berbeda saat masa kekhalifahan Umar. Ketika umar menjadi pemimpin, 

dirinya hidup sangat sederhana. Suatu ketika Umar bin Abdul Aziz hartanya dikembalikan 

semua ke Negara. Bahkan kedua harta keluarganya juga diminta untuk dikembalikan ke 

Negara (Khairuddin, 2018). Hal tersebut yang menyebabkan umurnya pendek karena di 

racuni oleh salah satu kerabatnya sendiri karena ada yang tidak suka dengan kebijakan 

mengembalikan harta yang dulunya milik kas negara. 

Bila dikaitkan dengan masa kepemimpinan Indonesia, sangat jarang ada yang 

berfikir untuk membayar hutang negara. Adapun alasannya karena hutang yang dipinjam 

untuk negara, tidak diwajibkan oleh pemimpin masa itu untuk membayarnya. Akibatnya, 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

137 
 

akan ada niat untuk meminjam karena yang akan menggantikan adalah pemimpin 

selanjutnya . Tercatat, hanya dua pemimpin yang pernah mencoba membayar hutang NKRI 

semasa menjabat, mereka adalah Presiden Abdurrahman Wahid (Gusdur) dan Bj. Habibie.  

Pada kisah Umar bin Abdul Azis bisa menjadi contoh, ia berusaha mengembalikan 

apa-apa yang milik negara meskipun statusnya adalah fasilitas bagi pemimpin. Tercatat 

bahwa ketika Umar belum menjadi khalifah ia memiliki kekayaan sekitar 8 Milyar, namun 

ketika ia berakhir memimpin (wafat), kekayaannya hanya 8 Jutaan saja (Khairuddin, 2018). 

Ini menunjukkan bahwa, saat Umar memimpin bukan mencubit dana negara, sebaliknya 

banyak uang pribadinya yang mengalir bagi kebutuhan ummat. 

E. Penutup 
Berbicara kepemimpinan ideal Umar bin Abdul Azis, terlihat dalam berbagai sikap 

dan kebijakannya dalam memimpin umat Islam, adapun yang paling kentara iantaranya; 

Pertama, pemimpin harus ditunjuk bukan menunjuk. Hal ini menyebabkan calon pemimpin 

tidak ambisius dan tidak menghalalkan segala cara agar memperoleh kemenangan. Kedua, 

pemimpin harus takut kepada Allah Swt. Apabila pemimpin takut kepada Allah, maka ia 

akan mawas diri dan hati-hati dalam menjalankan berbagai otoritas negara. Sikap takut 

kepada Allah ini yang kemudian menjadikan Umar memiliki karakter yang wira’i saat 

menjabat. Ketiga, bersikap egaliter. Adalah karakter Umar yang sangat mengedepankan 

konsep keadilan dalam berbagai aspek.   

Apa yang dipraktekkan Umar sangat efektif jika diterapkan pada pemerintahan 

modern. Hal tersebut bisa menjadi batu loncatan jika Indonesia misalnya ingin maju dan 

berkembang pesat. Kenyataan hari ini, konsep ideal hanyalah sebuah pajangan. Panggung 

politik kerap digandrungi oleh pemain kotor yang menghalalkan segala cara untuk menang. 

Mirisnya lagi, jika ada calon kandidat yang ‘baik’ dan mencerminkan karakter Umar, sangat 

kecil kemungkinan bisa menang, karena konsep demokrasi hari ini sering kali 

memenangkan pohon besar yang memiliki modal kuat meskipun kiprahnya buruk seperti 

mantan koruptor.  

 

REFERENSI  

Abda, Y. (2021). Komunikasi Politik Ulama Dayah Tridisional Aceh (Studi Ulama 
Kabupaten Bireuen Dalam Menghadapi Pilkada 2019). Jurnal Al-Fikrah, 10(1), 23. 
https://ejournal.iaialaziziyah.ac.id/index.php/jiaf/article/view/76 

Baharuddin, Khan, M. A., & Zulkarnain. (2021). Dampak Pandemi Covid-19 Bagi 
Komunikasi Publik dan Politik: Studi Deskriptif Pentingnya Syiar Dakwah dalam 
Keluarga. AL-HIKMAH: Media Dakwah, Komunikasi, Sosial dan Budaya, 12(2), 114–
128. https://doi.org/10.32505/hikmah.v12i2.3595 

Faza, A. M. (2018). Wawasan Hadis Nabi Tentang Wara’. Diroyah : Jurnal Studi Ilmu Hadis, 
1(2), 97–110. https://doi.org/10.15575/diroyah.v1i2.2060 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

138 
 

Formanto, B. (2020). Model Kepemimpinan Islami Umar Bin Abdul Aziz Dan 
Relevansinya Dalam Ekonomi Syariah. Al-Misbah, 1(2), 179–195. 
https://jurnal.umika.ac.id/index.php/almisbah/article/view/133 

Habibullah, A. H., Muhammad, D. H., & Susandi, A. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan 
Karakter Yang Terdapat Dalam Kisah Umar Bin Abdul Aziz. AL-MUADDIB: 
Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 4(1), 29–44. 
https://doi.org/10.46773/muaddib.v4i1.245 

Hardjaloka, L. (2016). Potret Keterwakilan Perempuan dalam Wajah Politik Indonesia 
Perspektif Regulasi dan Implementasi. Jurnal Konstitusi, 9(2), 403. 
https://doi.org/10.31078/jk928 

Khairuddin, F. (Director). (2018, November 19). Ngaji Filsafat 210: Umar Bin Abdul Aziz 
(The Philosopher King) (Vol. 210). https://www.youtube.com/watch?v=wvvr2c-SJuM 

Khoeroni, F. (2015). Kharj: Kajian Historis Pada Masa Khalifah Umar Bin Abdul Aziz. 

Yudisia : Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam, 6(2), 340–359. 
http://dx.doi.org/10.21043/yudisia.v6i2.1375 

Khumaidi, M. A. (2021). Agama dalam Negara antara Teokrasi, Sekuler, dan Tamyiz. Jurnal 
Iman dan Spiritualitas, 1(4), 553–556. http://dx.doi.org/10.15575/jis.v1i4.15044 

Maulida, A. (2014). Inkarus Sunnah dari Kalangan Muslim dalam Lintasan Sejarah. Al-
Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir, 1(1), 21. 
http://dx.doi.org/10.30868/at.v1i01 

Mukmin, A. (2021). Konsep Nasionalisme M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah. 
Iqtishaduna, 4(1), 541–569. https://doi.org/10.53888/iqtishaduna.v6i1.427 

Natanael, Y., Devi, M., Burhanudin, Y. A., & Nur, J. (2020). Measurement Invariance pada 
Indonesian Tawadhu Scale (ITS). Jurnal Psikologi Islam dan Budaya, 3(2), 71–86. 
https://doi.org/10.15575/jpib.v3i2.9373 

Ningrum, N. P., & Yuliawati, Y. (2020). Terobosan dan Perubahan Kebijakan Ekonomi 
pada Masa Pemerintahan Umar bin Abdul Aziz dalam Mewujudkan Kesejahteraan 
Sosial. At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam Dan Muamalah, 8(1), 32. 
http://ejournal.kopertais4.or.id/mataraman/index.php/tahdzib/article/view/3751 

Putri, M. I. D., Arifani, N., Ratnasari, D., Auliavia, M. V., & Nuriyah, S. (2020). Politik dan 
Tradisi: Politik Uang dalam Pemilihan Kepala Desa. Jurnal ISIP: Jurnal Ilmu Sosial 
dan Ilmu Politik, 17(2), 72. https://doi.org/10.36451/j.isip.v17i2.46 

Qodir, Z. (2016). Politik Uang Dalam Pemilu-Pemilukada 2014: Modus Dan Resolusinya. 
Jurnal Ilmiah Administrasi Pemerintahan Daerah, 8(2), 14. 
https://ejournal.ipdn.ac.id/JAPD/article/view/82 

Rawan, P. (2000). Logika dan Prosedur Penelitian: Pengantar Teori dan Panduan Praktik Penelitian 
Sosial bagi Mahasiswa dan Peneliti Pemula. STIA LAN Press. 

Rohayati, D. (2020). Konsep Umar Bin Abdul Azis Dalam Pencapaian Tujuan Mendidik 
Anak. Gender Equality: International Journal of Child and Gender Studies, 6(2), 71. 
https://doi.org/10.22373/equality.v6i2.7914 

Sali, M. A. (2019). Distinction of Justice and Fairness during Umar bin Abdul Azizs Reign. 
AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, 4(2), 127. 
https://doi.org/10.29240/ajis.v4i2.954 

Sofyan, I. Y. (2022). Menilik Egaliter Hak Berpolitik Laki-Laki Dan Perempuan. Jurnal Al 
Tasyri’iyyah, 2(1), 45. 

Suherman, U. D. (2019). Pentingnya Kepemimpinan Dalam Organisasi. 16. 



POLITICA: 
Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 

Volume IX, Nomor II 
Halaman 125-139 

P-ISSN 2477-2844 E-ISSN 2615-5745 
 
 

139 
 

Tanjung, H. (2017). Analisis Kebijakan Pengelolaan Zakat Umar Bin Abdul Aziz Dan 
Relevansinya Di Indonesia. Kasaba; Jurnal Ekonomi Islam, 10(2), 190–210. 
http://dx.doi.org/10.32832/kasaba.v10i2.2396 

Wahyuni, R. (2019). Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam; Studi Persepsi Masyarakat 
Terhadap Kepemimpinan Wali Kota Banda Aceh Tahun 2014—2017. Takammul; 
Jurnal Studi Gender dan Islam serta Perlindungan Anak, 8(1), 19. 
http://dx.doi.org/10.22373/takamul.v8i1.4863 

Wahyuni, S. (2021). Character Building Kepemimpinan Lembaga Pendidikan Islam: 
Analisis Penafsiran Surat Abasa 1-10. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 18(2), 127. 
https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10931 

Yusup, M. (2020). Reaktualisasi Pemikiran Umar bin Abdul Aziz Dalam Manajemen 
Penganggaran Publik. IQTISHADUNA, 11(2), 80–87. 
https://doi.org/10.20414/iqtishaduna.v11i2.2705 

Zabir, M. (2018). Kebijakan Pimpinan Dalam Memotivasi Kerja Pegawai Baitul Mal Aceh. 
Al-Idarah: Jurnal Manajemen dan Administrasi Islam, 2(1), 93–118. 
https://doi.org/10.22373/al-idarah.v2i1.3396 

Zayyadi, A. (2020). Kontribusi Turki Dan Mesir Terhadap Sejarah Pembaruan Hukum 
Keluarga Islam Di Indonesia. Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family Law, 2(1), 
47. https://doi.org/10.19105/al-manhaj.v2i1.3115 

 


