Vol. 10, No. 2, Desember 2023, (138-152)
https:/ /doi.org/10.32505/ politica.v10i2.6574
P-ISSN 2477-2844 | | E-ISSN 2615-5745 POLITICA

Politica:Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam c

Practice of the Islamic Nomocracy System: A Portrait of the Freedom of
Public Space in Aceh's Civil Society

Praktik Sistem Nomokrasi Islam: Potret Kebebasan Ruang Publik
Masyarakat Sipil Aceh

Junaidi,! Ita Rodiah?2
12UIN Sunan Kalijaga Jogjakarta, Indonesia
email: junaidilingga98@gmail.com

https:/ /journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ politica/article/ view /7013
Submitted: Jul 8,2023 | Accepted: Nov 08, 2023 | Published: Nov 25, 2023

Abstrak

Studi membahas ruang publik Islam dengan mendiskusikan akses masyarakat sipil yang ada
di Aceh. Islamisasi ruang publik di Aceh disebabkan sistem nomokrasi Islam yang
diterapkan, di mana syariat Islam menjadi hal yang paling fundamental mengatur segala
sistem yang berlaku di daerah Aceh melalui Undang-undang Nomor 18 tahun 2001 tentang
Status Otonomi Khusu untuk Aceh, kemudian digantikan dengan Undang-undang Nomor
11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. Peneliti bertujuan untuk memberikan gambaran
ruang publik di Aceh, sehingga menjadi dasar peninjauan kembali kepada pemerintah
Indonesia mengenai penerapan syariah yang kuran efektif di Aceh. Metode penelitian yang
digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), berupa
buku, artikel jurnal, catatan, dokumen, laporan penelitian terdahulu dan laporan dari
website internet, sedangkan Teknik analisisnya menggunakan Teknik analisis konten
(conten analysis). Adapun hasil dari penelitian ini menjelaskan bahwa kebebasan ruang
publik masyarakat sipil Aceh terhalang disebabkan sistem nomokrasi Islam yang berlaku di
sana, ruang publik yang terhalang tersebut di antaranya yaitu: bidang politik, tidak semua
masyarakat turut terpenuhi hak untuk dipilih, keuangan, sistem keuangan harus
menggunakan keuangan syariah dan wacana keagamaan, masyarakat non-muslim tidak bisa
berekspresi berdasarkan agamanya dan wacana agama dalam Islam hanya boleh mazhab
Syafi'i, Asy’ari-Maturidi, dan Imam al-Ghazali.

Kata Kunci: Nomokrasi Islam, Ruang Publik, Masyarakat Sipil, Aceh

Abstract
The study examines the Islamic public sphere by exploring civil society access in Aceh. The
Islamization of public space in Aceh can be attributed to the Islamic nomocracy system that
has been implemented. Under this system, Islamic Sharia law serves as the fundamental
framework governing all aspects of life in the Aceh region, as outlined in Law No. 18 of 2001,
which granted Special Autonomy Status to Aceh and was later replaced by Law No. 11 of
2006 concerning the Aceh Government. The researcher’s objective is to provide an overview

Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International

(CC BY-NC 4.0) 1



mailto:junaidilingga98@gmail.com

of public space in Aceh, serving as a foundation for evaluating the effectiveness of Sharia
implementation by the Indonesian government in Aceh. The research methodology
employed in this study is library research, involving the examination of books, journal
articles, notes, documents, previous research reports, and reports from internet websites.
Content analysis techniques are utilized for data analysis. The study’s findings reveal that
the freedom of public space for civil society in Aceh is constrained by the Islamic nomocracy
system in place. These constraints extend to various aspects, including politics, where not
everyone enjoys the right to stand for election; finance, which mandates the use of Sharia-
compliant financial systems; and religious discourse, which limits the expression of non-
Muslims based on their beliefs. In addition, within Islam, religious discourse is confined to
the Shafi’i, Asy’ari-Maturidi, and Imam al-Ghazali madhabs.

Keywords: Islamic Nomocracy, Public Spare, Civil Society, Aceh

Pendahuluan

Studi ini akan membahas praktik pemerintahan yang bernuansa Islam atau disebut
dengan istilah Nomokrasi Islam yang ada di Aceh dengan melihat dan menganalisis
bagaimana ruang publik yang dimiliki oleh masyarakat sipil Aceh. Dalam konteks tata
negara, Aceh seperti sebuah negara di dalam negara Indonesia, hal ini dibuktikan dengan
adanya UUPA yang berlaku di Indonesia saat ini. Mengenai penetapan hukum Islam di
Aceh pada awalnya tertuang dalam Undang-undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Status
Otonomi Khusus untuk Aceh yang kemudian digantikan dengan Undang-undang Nomor 11
Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. Dalam Undang-undang tersebut, pada pasal 125
ayat (1) secara tegas menjelaskan sebagaimana bahwa syariat Islam yang dilaksanakan di
Aceh meliputi aqidah, syariah dan akhlak. Ketentuan mengenai pelaksanaan syariat Islam
tersebut di atur dalam Qanun. Qanun sebagaimana dalam pasal 1 ayat (8) UU No. 18 Tahun
2001 adalah Peraturan Daerah sebagai pelaksana Undang-undang di wilayah Aceh dalam
rangka penyelenggaraan otonomi khusus, dalam daerah lain dikenal dengan Perda. Jadi,
Qanun tersebutlah yang mengatur segala penyelenggaraan pemerintah dan kehidupan
masyarakat Aceh. Qanun dapat mengesampingkan peraturan perundang-undangan yang
lain dengan mengikuti asas lex specialis derogaat legi generalis (aturan yang sifatnya khusus
mengesampingkan aturan yang sifatnya umum) (Anindyajati et al., 2021).

Menelisik kembali mengenai konsep negara hukum atau nomokrasi dalam konsepsi
Malcolm H. Kerr ada yang disebut dengan istilah nomokrasi Islam, yaitu suatu negara yang
menjadikan Syariah (hukum Islam) sebagai fondasi dasar konstitusinya (Chaidar, 2020).
Terkait dengan nomokrasi Islam ada begitu banyak yang mengelukan konsep tersebut,
khususnya pemikir-pemikir Islam, di antaranya adalah Yusuf Qardhawi dan Tahir Azhari
yang menyebutkan bahwa konsep nomokrasi Islam dapat mewujudkan kesejahteraan,
mewujudkan keadilan, mengatasi ketimpangan dan lain-lain, karena landasan hukum yang
berlaku adalah hukum Islam (Wibowo et al., 2023). Islam dianggap sebagai agama yang
konfrehensif memuat segala sisi kehidupan manusia, dimulai dari ibadah hingga dalam
urusan ketatanegaraan. Oleh karenanya di buatlah sistem hukum dalam negara berdasarkan
Islam. Dalam pelbagai literatur yang ada, nomokrasi Islam itu memuat prinsip amanah,

139 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

kesetaraan, pengakuan dan perlindungan setiap hak asasi manusia, asas musyawarah, asas
keadilan, asas peradilan bebas, asas perdamaian dan kesejahteraan (Riyadi HS et al., 2020).

Namun demikian pada praktiknya di beberapa tempat justru hukum yang dianggap
syariat Islam tersebut banyak mengabaikan hal prinsipal dari nomokrasi Islam itu sendiri.
Aceh salah satu daerah yang menganut sistem nomokrasi Islam banyak di hadapkan dengan
permasalahan yang kompleks (Putra & Amran, 2023). Bentuk dari permasalahannya berupa
seorang warga di Aceh Singkil pindah agama dari Islam ke Kristen karena ingin
mencalonkan diri jadi Kepala Desa (geuchik), disebabkan tidak bisa baca Al-Qur’an
(Modusaceh, n.d.). Dalam Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2014 tentang Pokok-pokok Syariat
Islam pada pasal 32 ayat (1) sampai (3) menjelaskan bahwa Kepala Daerah wajib mampu
membaca Al-Qur’an, pada pasal yang sama di atur juga bahwa pemimpin wajib beragama
Islam. Selain dari itu, juga sering terjadi razia pakaian bagi masyarakat Aceh yang dilakukan
oleh aparat Syariat Islam (wilayahtul hisbah) yang dilakukan secara sewenang-wenang
kepada masyarakat karena dianggap bertentangan dengan Syariat Islam (Detik News, n.d.).
Ada begitu banyak permasalahan yang dianggap meresahkan dan menghalangi kebebasan
masyarakat sipil di Aceh disebabkan pemberlakuan syariat Islam, namun tidak bisa semua
penulis sebutkan pada tulisan ini.

Kajian tentang syariat Islam di Aceh telah banyak dilakukan oleh peneliti terdahulu.
Terdapat beberapa kecenderungan yang dilakukan oleh peneliti sebelumnya. Diantaranya
peneliti yang cenderung melihat diskriminasi minoritas di Aceh melalui legalitas
syariah(Febriandi & Amri, 2021; Kloos, 2014; Salim 2, 2004; Zulkarnaini et al., 2022).
Zulkarnain dkk, (2022) menyebutkan bahwa tranformasi ranah publik yang dilakukan oleh
pemerintah dengan bentuk Islam memunculkan dominasi identitas yang turut serta
menegasikan kelompok identitas yang bukan Islam. Peneliti selanjutnya cenderung melihat
syariat Islam sebagai dinamika kontestasi di ranah publik (Ansor, 2016; Hefner, 2009). Ansor
mengatakan bahwa post-Islamisme secara umum menginginkan pembentukan ruang publik
yang Islami yang pada prinsipnya terjadi semacam persaingan wacana agama di antara
praksis-praksis Islam. Peneliti yang lain cenderung melihat aplikasi dan Impelementasi
Syariah Islam di Aceh seperti (Bustamam-Ahmad, 2007; Feener, 2013; Chaidar, 2020; Sari,
2019; Hanum, 2019). Bustamam (2007) berpendapat bahwa impelementasi hukum Islam
yang ada di Aceh telah disalah artikan karena hanya beroreantasi pada penerapan hudud
saja tanpa melihat subtansi yang terpenting dalam Islam itu sendiri.

Studi-studi di atas, tidak membicarakan secara seksama bagaimana peforma ruang
publik pada praktik nomokrasi Islam. Sehingga tulisan ini akan menelaah bagaimana akses
ruang publik di Aceh yang di isi dengan wacana Islam dan diterpkan dalam sistem
pemerintahan. Studi ini akan membahas tiga topik utama yang berkaitan dengan penelitian.
Yaitu konseptualisasi dari nomokro Islam dan bagaimana praktiknya di Aceh dalam
Pemerintahan, Kontra narasi dan aksi yang dilakukan oleh kelompok masyarakat terhadap
nomokrasi Islam yang ada di Aceh dan tang terakhir menguraikan baimana peforma dari
ruang publik yang telah diisi wacana Islam yang dikuatkan oleh Undang-Undang yang
resmi di Aceh (Qanun) dan akan dihubungkan dengan studi-studi lain yang berkaitan di
kasus yang berbeda.

140



Metode

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan penelitian kepustakaan (library
research). Sumber data dalam penelitian ini adalah berupa dokumen, laporan, berita dan
laporang penelitian yang terdahulu yang telah terpublikasi di artikel jurnal, dan buku yang
keseluruhannya terkait dengan syariah Islam di Aceh dan impelementasinya. Data yang
telah berhasil dikumpukan kemudian dibaca, ditelaah, dan dituangkan secara teoritis ke
dalam tulisan. Adapaun teknik analisis datanya dengan menggunakan analisis konten atau
isi (conten analysis). Pada proses ini penulis akan memilah, membandingkan dan
menganalisis data-data yang telah ada kemudian untuk dibahas dan dikaji secara mendalam
sehingga menghasilkan kesimpulan kritis sesuai dari data-data yang telah dikumpulkan.

Hasil dan Pembahasan
Konsep Nomokrasi Islam di Aceh dan Birokrasinya

Konsep negara hukum atau lebih dikenal dengan istilah rule of law (nomokrasi) pada
dasarnya telah di akui secara luas baik di tingkat nasional maupun internasional. Rule of Law
diartikan sebagai bentuk negara hukum yang memiliki komposisi pemerintah sebagai
pelaksana hukum, adanya supremasi hukum dan persamaan di hadapan hukum. Konsep ini
dibuat untuk mencegah adanya kesewenang-wenangan dan memastikan tercapainya
keadilan dasar kepada seluruh warga negara (Iswari, 2020). Negara hukum dijalankan
berdasarkan pada keyakinan bahwa negara harus dijalankan dengan baik dan adil. Jadi ada
dua prinsip dasar dalam negara hukum, yaitu hubungan antara yang memerintah dan yang
diperintah tidak berdasarkan kekuasaan, berdasarkan atas norma yang objektif yang
mengikut seluruh elemen negara. Yang kedua adalah norma obyektif, yaitu hukum harus
terpenuhi tidak hanya secara formal melainkan juga harus dapat dipertahankan jika
berhadapan dengan ide hukum, yaitu hukum harus baik dan adil. Dengan prinsip baik
karena sesuai dengan apa yang diinginkan oleh masyarakat terhadap hukum serta adil
karena maksud mendasar segenap hukum adalah keadilan (Prasetyo, 2010).

Sejarah adanya negara hukum terbagi menjadi dua, yaitu yang pada awalnya berasal
dari negara Anglo-Saxon, sampai saat ini disebut dengan sistem negara hukum Rule of Law
atau juga disebut dengan Commen Law dan sistem hukum Rechastaat/ Modern Roman Law
berasal dari negara-negara Eropa atau juga disebut dengan Civil Law. Kedua konsep ini lahir
atas dasar perlawanan terhadap penguasa yang revolusioner dan evolusioner (Prasetyo,
2010). Ada tiga unsur penting dalam negara hukum rule of law, yaitu: supremacy of law
merupakan dominasi yang ada dalam aturan-aturan hukum tersebut harus menentang dan
meniadakan adanya kesewenang-wenangan, dan kewenangan bebas yang begitu luas dari
pemerintah; equality before the law, yaitu persamaan di hadapan hukum seluruh warga negara
dan due process of law, atau terjaminnya hak-hak manusia oleh konstitusi yang dibuat hasil
dari “the ordinary law of land” (Made Hendra Wijaya, 2013). Sistem ini di buat selain agar
tidak terjadi kesewenang-wenangan juga agar menertibkan segala sisi kehidupan
masyarakat.

Ada banyak konsep dan praktik di mana hukum Islam dijadikan sebagai asas dalam
bernegara. Konsep ini sebenarnya tidak baru, karena secara historis pernah dilakukan pada
era sebelum modernism. Dalam hal ini beberapa sarjana terbagi menjadi tiga pendapat

dalam pengistilahan konsep tersebut. Ada yang menyebut nomokrasi Islam (Islamic
141 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

Nomocracy) (Riyadi HS et al., 2020). Selanjutnya adalah teokrasi Islam (Islamic Theocracy)
(Cosgel et al., 2020) dan juga Islamic State (Parvez Manzoor, 1991). Secara subtansi istilah-
istilah tersebut tidak berbeda, keseluruhan bermaksud pada konsep hubungan antara negara
dengan Islam yang menjadi dasar dan landasan aturan yang diberlakukan pada suatu
negara tertentu. Pengistilihan nomokrasi Islam dilakukan agar terlihat berbeda dengan
konsep teokrasi atau negara agama (Riyadi HS et al.,, 2020). Riadi dkk (2020) mencoba
memetakan bahwa praktik yang dilakukan oleh Nabi di Madinah dengan membuat suatu
piagam yang disepakati bersama merupakan bukan dari bagian negara agama yang selama
ini disalah pahami oleh sarjana Barat sebagai negara agama. Namun pada prinsipnya negara
yang didirikan nabi di Madinah tetap berlandaskan pada aturan-aturan yang dalam Islam.

Dalam pandangan nomokrasi Islam meskipun tidak disebut sebagai negara Islam
akan tetapi hukum yang lahir pada sistem nomokrasi Islam harus berdasarkan pada prinsip-
prinsip dan kaidah-kaidah hukum Islam (Syariah) “Rule of Islamic Law” prinsip umumnya
seperti: Prinsip kekuasaan sebagai Amanah (QS. Al-Nisa'/4: 58), prinsip musyawarah (QS.
Al-Syura/42: 38), prinsip keadilan (QS. Al-Nisa'/4: 135), prinsip persamaan (QS. Al-
Hujurat/49: 13), prinsip penegakan dan perlindungan terhadap HAM (QS. Al-Isra’/17: 70),
prinsip peradilan bebas (QS. Al-Nisa’/4: 57), prinsip perdamaian (QS. Al-Baqgarah/2: 208),
prinsip kesejahteraan, dan prinsip ketaatan rakyat (QS. Al-Nisa'/4: 5) (Yusuf Qardhawi,
1997; Muhammad Tahir Azhari, 1993).

Aceh merupakan daerah yang memiliki kewenangan untuk memberlakukan hukum
Islam seperti yang telah penulis singgung di bagian pendahuluan. Pemberlakuan syariat
Islam di Aceh ini tidak muncul begitu saja, lahirnya Undang-undang tentang Pemerintahan
Aceh baik itu Undang-undang Nomor. 44 Tahun 1999 dan Undang-undang No. 11 Tahun
2006 adalah hasil dari tuntutan dari kelompok Gerakan Aceh Merdeka (GAM) kepada
pemerintah Indonesia agar pelaksanaan Syariat Islam dapat diterapkan secara menyeluruh
di Aceh. Tuntutan penerapan syariat Islam dalam penjelasan Feener bukan merupakan
target utama yang diinginkan oleh kelompok elit masyarakat Aceh (GAM). Karena pada
point perjanjian damai Pemerintah Aceh dan Indonesia tidak tertulis penegakan Syariat
Islam (Feener, 2013). Akan tetapi merupakan aspirasi yang dimuat dari arus bawah
masyarakat Aceh sebagaimana Kamaruzzaman dan Salim menyatakan bahwa
impelementasi syariat Islam di Aceh dilatarbelakangi oleh tradisi yang mengakar di
masyarakat yang sebagian besar merupakan keturunan Arab, sehingga penerapannya
terkesan hanya bersifat simbolik dan ke Arab-Araban (Bustamam-Ahmad, 2007; Salim 2,
2004).

Impilkasi dari adanya UUPA adalah pelaksanaan Syariat Islam sebagai hukum yang
mengatur Pemerintahan Aceh adalah terbentuknya lembaga yang bertanggung jawab untuk
terlaksananya Syariat Islam sebagai hukum, yaitu: Mahkamah Syariah, merupakan
peradilan bagi setiap orang yang beragama Islam dan berada di Aceh; Majelis
Permusyawaratan Ulama (MPU), yaitu lembaga independen yang menaungi para ulama
dan cendekiawan yang ada di Aceh untuk membimbing masyarakat Aceh mengenai agama
Islam; Dinas Syariat Islam, perangkat daerah sebagai unsur pelaksana Syariat Islam di
lingkungan Pemerintah Aceh yang berada di bawah Gubernur Aceh; Wilayatul Hisbah,
merupakan perangkat penegakan syariat Islam atau dikenal dengan istilah polisi syariat

142



Islam; Dinas Pendidikan Dayah (pesantren), perangkat daerah yang mengurusi bidang
pesantren yang di bedakan dengan dinas Pendidikan Sekolah Umum (Feener, 2013; Hary
Abdul Hakim et al., 2022; Kees van Dijk et al., 2013).

Perangkat di atas, merupakan bentuk birokrasi dari sistem nomokrasi Islam yang ada
di Aceh, meskipun pada selain itu juga terdapat format birokrasi yang sama dengan darah
lain yang ada di Indonesia, seperti Dinas Pendidikan, Dinas Keuangan dan lain-lain. Namun
pada praktiknya semua perangkat tersebut harus tunduk berdasarkan Qanun Syariah yang
telah di sahkan dan di Undangkan oleh Dewan Perwakilan Rakyat Aceh dan Pemerintah
Aceh. Untuk memastikan Qanun tersebut diimplementasikan dengan baik, pemerintah Aceh
memberikan tanggung jawab kepada Mahkamah Syariah, Majelis Permusyawaratan Ulama,
Dinas Syariat Islam, Wilayatul Hisbah dan Dinas Pendidikan Dayah untuk mengawasi dan
mengontrol pelaksanaan Syariat Islam di Aceh (Bustamam-Ahmad, 2007).

Pro Kontra Nomokrasi Islam

Perdebatan tentang nomokrasi Islam dianggap sesuatu yang wajar, mengingat
Indonesia adalah negara bangsa yang plural. Meskipun begitu pada pembahasan ini penulis
akan memberikan pemaparan tentang pro kontra nomokrasi Islam tersebut. Di Indonesia
salah satu tokoh yang mengusung konsep nomokrasi Islam ini adalah Muhammad Tahir
Azhari, konsep inilah yang dijadikan rujukan yang pro dengan nomokrasi Islam tersebut.
Argumentasi yang dibangun oleh mereka di antaranya adalah bahwa bangsa Indonesia
merupakan bangsa yang penduduknya mayoritas muslim. Namun, dalam konsep bernegara
lebih cenderung dan dominan masih mengikuti Barat. Doktrin ajaran ilmu hukum yang
dikembangkan merupakan ajaran hukum yang di adopsi dari Barat, padahal bentuk negeri
hukum yang banyak di adopsi dari Barat belum tentu cocok dengan negara Indonesia
(Muhammad Tahir Azhari, 1993). Selain itu Muhammad Asad beragumen bahwa Sebuah
negara dapat menjadi benar-benar Islam hanya melalui implementasi sadar ajaran Islam
dalam kehidupan bangsa, dan dengan mengintegrasikan ajaran-ajaran ini ke dalam hukum
negara. Sebuah negara dapat dikatakan sebagai negara Islam jika ajaran-ajaran Islam
mengenai sosio-politik diimplementasikan dalam kehidupan masyarakat berdasarkan
konstitusi (Hs et al., 2020).

Maka untuk merealisasikan kondisi demikian solusi yang dapat dilakukan dalam
bernegara dengan mayoritas muslim adalah sistem hukum yang dianut harus bersumber
dari hukum Islam. Sistem hukum Islam dengan sifatnya yang komfrehenshif, dijumpai
aspek-aspek hukum ketatanegaraan yang dikenal dengan istilah al-ahkam al-sultaniyah.
Ada dua bentuk nomokrasi yang disebut oleh Ibnu Khaldun dengan siyasah diniyah
diterjemahkan dengan nomokrasi Islam dan siayasah ‘aqliyah disebut dengan nomokrasi
sekuler (Zuhraini, 2014). Ciri pembeda dari dua nomokrasi tersebut adalah hukum yang
dasarkan pada syariah dan rasio manusia. Sehingga jika di konsep dari aluran pemikiran
dari dua nomokrasi tersebut. Nomokrasi Islam bersumber dari hukum Islam proses
menghasilkan hukumnya dengan cara ijtihad, sedangkan nomokrasi sekuler bersumber dari
hukum barat proses pengambilan hukumnya dengan cara rasio manusia. Selain itu mengapa
konsep nomokrasi Islam dirasa cocok dengan Indonesia dikarenakan Indonesia bukan

143 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

negara sekuler. Maka oleh karenanya nomokrasi Islam dapat menjadi inspirasi dalam
membangun negara (Hs et al., 2020).

Kelompok yang merasa nomokrasi Islam tidak begitu cocok dengan Indonesia, di
antaranya ada Abdurrahman Wahid atau yang akrab disapa dengan Gus Dur. Gus Dur
cenderung menolak segala bentuk dari formalisasi agama (Mustofa, 2018). Hal ini
dikarenakan negara Indonesia bukanlah negara Islam, sehingga tidak perlu adanya hukum
Islam yang diatur sebagai konstitusi dalam bernegara. Permasalahan antara relasi agama
dan negara banyak orang melakukan review terhadap pemikirannya. Keseluruhan
menyimpulkan secara garis besar mengenai relasi agama dan negara Gus Dur dikategorikan
sebagai pemikir yang “sekularistik” karena menurut Gus Dur Islam tidak pernah
menganjurkan untuk membentuk sebuah negara yang berasaskan Islam. Islam hanyalah
sebagai jalan hidup tidak memiliki konsep tentang negara bangsa (Abdurrahman Wahid,
2006). Sejalan dengan Gus Dur Pemikir lain seperti Nur Cholish Majid berupaya agar tidak
terjadi ketegangan antara agama dan negara seharusnya ruang negara dinetralisasi melalui
apa yang dia sebut sebagai deislamisasi, sekularisasi dan sakralisasi (Hajam & Saumantri,
2022). Yang paling memungkinkan untuk dilakukan bagaimana seharusnya Islam dan
negara itu berhubungan menurut Syafi'i ma’arif terletak pada nilai keislamannya saja tidak
mesti formalisasi agama (Singarimbun & Junaidi, 2023) Oleh karenanya, Islam seharusnya
tidak mengurus permasalahan publik, akan tetapi Islam cukup dijadikan nilai sebagai jalan
kehidupan warga negara.

Selain itu, Hasyim Muzadi juga menyatakan secara tegas bahwa hukum Islam
dilarang menjadi Peraturan Daerah (Perda) yang bernuansa syairah. Menurutnya syariat
Islam seharusnya ada pada konteks civil society bukan pada konteks nation state negara
bangsa. Karena hal tersebut dikhawatirkan menjadi perpecahan di tengah-tengah
masyarakat (Mustofa, 2018). Sekalipun pada prinsip yang diyakini oleh Hasyim Muzadi
bahwa Indonesia bukan negara sekuler akan tetapi negara yang berketuhanan, namun tidak
boleh negara memberikan fasilitas terhadap suatu agama berupa ajaran dalam agam tersebut
dijadikan sebagai hukum yang mengikat seluruh masyarakatnya. Negara yang berasaskan
Islam atau bentuk negara Islam, menurut Hasyim Muzadi tidak serta merta nilai-nilai Islam
dapat dilaksanakan secara baik dalam sistem ketatanegaraan (Rasyid & Makmun, 2016).
Karena untuk memberikan kemaslahatan bersama dalam sebuah negara bangsa ada begitu
banyak hal yang perlu diperhatikan sehingga keadilan yang menjadi dasar nilai dalam Islam
bisa merata dan dirasakan oleh segenap masyarakat (Putra, 2021).

Melihat dari dua perspektif di atas mengenai nomokrasi Islam, penulis lebih
cenderung dengan kelompok yang kontra dengan nomokrasi Islam. Meskipun nomokrasi
Islam di anggap beda dengan teokrasi Islam, namun praktiknya dengan dijadikannya
Syariat Islam sebagai hukum yang berlaku pada sebuah negara bangsa akan mengakibatkan
ketidak beranian masyarakat untuk bebas di ruang publik. Jika dilakukan sesuatu yang
dianggap melawan syariat Islam makan akan dianggap melawan agama Islam dan melawan
terhadap Tuhan, padahal konsep hukum Islam yang dihasilkan dalam sistem nomokrasi
Islam tersebut juga dengan jalan ijtihad. Ijtihad juga merupakan produk dari manusia, hanya
saja proses penalarannya berdasarkan Al-Quran dan Hadits Nabi Muhammad Saw.

144



Masyarakat Sipil dalam Sebuah Negara

Masyarakat sipil diartikan sebagai bagian dari bentuk lingkungan masyarakat yang
berada di antara urusan pribadi dan politik negara (Muhazir, 2022). Masyarakat sipil terdiri
atas berbagai kelompok dan individu yang terlihat dalam kegiatan mencermati, meneliti,
menilai dan menjelaskan kebijakan pemerintah serta memberikan dorongan dan desakan
untuk pemerintah agar mengubah kebijakan-kebijakan tertentu untuk kepentingan
kelompok-kelompok (interest groups) tertentu, kelompok-kelompok pendesak (pressure
groups) tertentu, atau rakyat pada umumnya. Sebagian masyarakat sipi terdiri dari atas apa
yang disebut oleh Karl Mannheim sebagai intelektual yang bebas dari kepentingan kelas
(Karl Mannheim, 1936). Dengan demikian, keterlibatan masyarakat sipil sangat diperlukan
untuk membangun sebuah negara bangsa yang maju dan berperadaban. Karena pada
dasarnya sebuah negara bangsa dibangun untuk memenuhi dan menyejahterakan
masyarakat sipil sebagai elemen yang terpenting dalam suatu negara. Negara tidak mungkin
ada jika masyarakat sipilnya juga tidak ada.

Masyarakat sipil merupakan terjemahan dari istilah Inggris dari civil society. Civil
society itu sendiri adalah terjemahan langsung dari istilah asli dalam Bahasa Latin, yaitu civil
societas yang pada awalnya digunakan oleh pujangga Roma, Cicero (106 S.M) (Ehrenberg,
2017). Konsep ini akhirnya tumbuh kembali di daratan Eropa sekitar abad ke-17 M pada
konteks masyarakat yang memulai melepaskan diri dari dominasi agamawan dan para raja
yang berkuasa atas dasar legitimasi agama. Kemudian konsep ini kembali dikembangkan
berikutnya oleh pemikir seperti Rousseau, Heger, Marx dan Tocqueville (Dewantara &
Wisnu, 2017). Civil society merupakan gagasan yang sering di identikkan dengan filsafat
pencerahan (enlightenment) yang meretas jalan bagi munculnya sekularisme sebagai dasar
negara yang menggantikan agama (gereja), dan sistem politik demokrasi sebagai pengganti
agamawan monarki.

Pada pengertian lain civil society ini memiliki dua makna: pertama, pengertian
masyarakat sipil yang dikaitkan dengan institusi-institusi atau organisasi; kedua, pengertian
yang lebih menekankan pada konsep yang setara dengan konsep kewarganegaraan di dalam
suatu tatanan sistem politik demokrasi. Pemaknaan masyarakat sipil pada yang kedua ini
berkaitan dengan konsep masyarakat tentang kebebasan masyarakat, baik itu berpendapat,
berkumpul, hak memilih dan dipilih dalam wilayah jabatan publik, kebebasan pers, hak
berkesenian dan berekspresi. Pada prinsipnya, civil society menuntut adanya kesadaran
masyarakat akan kehidupan bersama dan setara, bukan kehidupan yang berjalan dengan
prinsip dominasi Oleh karena itu, menurut Jurgen Habermas masyarakat sipil lekat dengan
adanya kebebasan ruang publik (Hauser, 1998).

Pada konsep tersebut masyarakat sipil dalam sebuah negara bangsa harus ikut
terlibat segala urusan yang berkaitan dengan kepentingan bersama. Idealnya tidak boleh ada
pembatasan atas nama apa pun kepada masyarakat sipil terlebih dalam hal kebebasan ruang
publik, karena pertumbuhan dan kemajuan akan bisa dicapai dengan turut hadirnya
masyarakat sipil di tengah-tengah sistem politik yang ada. Maka kemudian menjadi sesuatu
yang mengherankan, jika masyarakat sipil dihalangi-halangi kebebasannya di tengah
kehidupan dan arus globalisasi sekarang ini. Pada prinsipnya keberadaan masyarakat sipil

145 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

merupakan perjuangan mewujudkan masyarakat sekuler dan demokratis. Di mana segala
bentuk hak-hak yang melekat pada kebebasan masyarakat sipil harus dijamin oleh negara.

Ruang Publik dan Kebebasan Masyarakat Sipil di Aceh

Formalisasi syariah yang ada di Aceh turut mengisi ruang-ruang publik masyarakat
sipil. Ruang publik yang seharusnya menjadi ranah bersama dan menyangkut kepentingan
bersama, hajat hidup bersama, atau hidup dalam hak yang sama (Habermas, 1989).
Islamisasi ruang publik yang ada di Aceh tidak bisa dipisahkan dari peran aktor aliansi
berbagai muslim. Zulkarnaini dkk, (2022) menggambarkan bagaiman ruang publik yang
terislamisasi distrukturkan melalui kelembagaan birokrasi yang ada di Aceh. Kelembagaan
ini akhirnya memberikan struktur yang kuat di dalam masyarakat sehingga terpengaruh
pada wacana tersebut. Oleh karenanya ruang publik ditentukan dan didominasi oleh negara
dan aparat (Bustamam-Ahmad, 2007). Upaya islamisasi ruang publik di Aceh memiliki legal
standing yang begitu kuat melalui regulasi syariah yang disahkan oleh DPRA dan
Pemerintah dengan usulan dari para Ulama dalam hal ini Majelis Permusyawaratan Ulama
(Nurdin, 2016). Sehingga apa yang disebut oleh Jurgen Hubermas (1989) ruang politik dan
ruang sastra yang menjadi bagian ruang publik telah diislamisasikan.

Akibat dari islamisasi ruang publik yang ada di Aceh berimplikasi pada keterbatasan
akses oleh semua masyarakat di sana, di antaranya ruang politik, yaitu hak untuk dipilih
dan memilih tidak berjalan dengan begitu baik. Masyarakat yang ada di Aceh pada dasarnya
tidak seluruhnya beragama Islam, pemeluk agama lain berdasarkan Qanun yang ada tidak
bisa mencalonkan diri sebagai kepala Daerah. Karena dalam Qanun Nomor 8 Tahun 2014
tentang Pokok-Pokok Syariat Islam menjelaskan bahwa Kepala Daerah harus beragama
Islam. Selain itu, di salah satu klausul qanun tersebut juga menjelaskan bahwa calon Kepala
Daerah harus bisa membaca Al-Qur’an. Hal ini, merupakan bagian dari bentuk bahwa ruang
politik itu tidak bisa di akses oleh semua masyarakat yang ada di Aceh. Adanya qanun
syariah di Aceh ini juga memberikan ruang gerak yang tidak bebas kepada masyarakat non
Muslim. Selain wilayah politik sebagaimana di atas, masyarakat non Muslim juga tidak
bebas mengekspresikan pokok-pokok ajaran agama mereka. Masyarakat non Muslim di
Aceh merasa terdiskriminasi karena di ruang terbuka mereka di haruskan untuk memakai
jilbab, sementara jilbab tersebut bukanlah bagian dari ajaran agama mereka. Selain itu juga
sering terjadi permasalahan mengenai pembangunan rumah ibadah kelompok non Muslim
yang ada di Aceh (Mubarrak & Dewi Kumala, 2020). Padahal pada Pasal 29 Undang-undang
1945 menegaskan bahwa “Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk
memeluk agamanya masing-masing dan beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya
itu”.

Islamisasi ruang publik pada ranah politik juga diatur sedemikian rupa pada Qanun
Aceh mengatur mengenai sistem keuangan masyarakat Aceh, berdasarkan Qanun Nomor 11
Tahun 2018 mengatur bahwa lembaga keuangan yang ada di Aceh harus berdasarkan
Syariah Islam, atau disingkat dengan LKS (lembaga keuangan syariah). Qanun tentang
lembaga keuangan syariah ini mengikat semua masyarakat yang bertempat dan bertransaksi
di Aceh, baik itu masyarakat muslim maupun non muslim. Konsekuensi dari pemberlakuan
ganun adalah terlarangnya bank-bank konvensional untuk beroperasi di Aceh. Bank

146



konvensional kemudian dianggap haram karena tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah
sehingga harus dihentikan di Aceh. Oleh karenanya bank yang beroperasi di Aceh hanya BSI
(Bank Syariah Indonesia) dan Bank Aceh Syariah. Hal tersebut menyebabkan banyak
masyarakat merasa tidak bebas untuk melakukan transaksi keuangan di luar Aceh.

Selain itu, otoritas keagamaan juga dibatasi, wacana keagamaan di Aceh hanya boleh
berdasarkan Mazhab Imam Syafi'i, maka kemudian menjadi sesuatu yang tidak
mengherankan jika ada begitu banyak pembubaran-pembubaran pengajian yang dilakukan
oleh polisi syariah (wilayatul hisbah) dan masyarakat setempat kepada jamaah
Muhammadiyah dan yang lain, pembubaran ini dibenarkan karena dianggap melaksanakan
perintah Qanun Syariah yang berlaku, salah satu contoh kasusnya yang terjadi di Bieruen
Mesjid Muhammadiyah dilarang untuk didirikan (Republika, n.d.). Wacana keagamaan
yang berkembang di sana harus seragam dengan penafsiran keagamaan ulama pemerintah,
dalam hal ini pemangkunya merupakan Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh. Dengan
doktrin yang terus diberikan oleh mereka maka kemudian banyak masyarakat ikut dengan
wacana tersebut, sehingga kelompok yang dianggap berseberangan dengan ulama
pemerintah akan dibubarkan dan tidak boleh berkembang di Aceh.

Perbuatan semacam ini mendapat perlindungan dari qanun, sehingga terus berlanjut
sampai saat ini. Melihat potret sebagian realitas kebebasan sipil tersebut, maka hal ini
menjadi sesuatu yang tidak ideal, di mana seharusnya dalam lingkup sistem ketatanegaraan
yang baik kebebasan publik harus dilindungi dan di berikan oleh negara. Masyarakat yang
tinggal di Aceh kemudian tidak banyak yang berbicara karena dianggap melawan syariah
dengan sistem nomokrasi Islam yang ada di Aceh (Supriadi, 2017). Setiap warga (burger)
yang tinggal di dalam kota memiliki hak yang sama. Mereka memiliki hak untuk
berpendapat, hak politik, begitu pula mereka dapat berubah profesi, atau mengubah status
sosial mereka. Mereka hidup berdampingan yang diatur oleh kesepakatan hukum bersama
atau kode hidup bersama.

Beberapa kelompok di Aceh turut melakukan ruang tandingan Febriandi dan Amri,
(2021) memberikan penjelasan bahwa space terbatas yang didapatkan oleh komunitas siswa
Kristen di Langsa mengarahkan mereka pada alternatif solidaritas sebagai sesama Kristen
yang ekspresikan penampilan identitas mereka melalui media sosial yang terjaring antara
satu dengan yang lain. Perlawanan serupa juga dilakukan oleh kelompok Queer yang ada di
Banda Aceh. Kelompok aktivisme queer muncul di Aceh sekitar enam tahun dari 2008
hingga 2014 merupakan bentuk perlawanan dari ekspansi massif ruang publik yang
dilakukan oleh syariah sejak tahun 2001 yang didukung oleh kekuatan penuh melalui politik
hukum yang dimobilisasi oleh pemerintah daerah dan pusat (Ichwan, 2021). Ansor, (2023)
misalnya juga memberikan gambaran agensi yang dilakukan oleh perempuan non-muslim
yang ada di Aceh dengan tidak memakai jilbab diruang terbuka sebagai bentuk dari
perlawanan dari ruang publik yang ada.

Relasi agama dan negara yang bekerjasama dengan membentuk suatu diskursif dan
ruang publik yang Islami dalam istilah Armando Salvatore dan Fickelman adalah Islam
publik (public Islam). Menurutnya diantara diskursus ruang publik yang kritis untuk
menghasilkan kebaikan bersama yang diterjemahkan sangat populer dikalangan muslim al-

147 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

mashlahah al-‘ammah (Eickelman & Salvatore, 2006). Akan tetapi ruang publik yang
dihasilakan terkadang tidak memperhatikan kelompok-kelompok minoritas sehingga untuk
menjelaskan perlawanan yang dilakukan oleh kelompok yang merasa tidak mendapat akses
bebas pada runga publik tertentu diistilahkan oleh Werner counter publics, ia melihat bahwa
suatu publik yang lebih kecil didefinisikan dengan publik yang lebih besar yang akhirnya
publik kecil didominasi oleh publik besar (Michael Warner, 2005). Kondisi inilah yang
kemudian kelompok terdominasi memberikan perlawanan ruang publik Islam yang ada di
Aceh. Nancy Fraser (1990) menyatakan konter publik diartikulasikan melalui beragam cara
seperti media, aktivisme organisasi maysarakat produksi karya akademik dan lain-lain.
Ruang publik tandingan merupakan usaha yang dilakukan oleh kelompok yang mendapat
ketidakadilan untuk menggugat kemapanan diskrusif ruang publik yang dibentuk oleh
kelompok elite dan pemangku kuasa (Asen, 2015). Dengan demikian komunitas yang
berusaha memberikan ruang tandingan atau counter publics yang ada di Aceh bentuk kritik
atas keterbatasan akses yang dijangkau oleh masyarakat tertentu pada ruang publik.

Penutup

Sistem pemerintahan yang dikenal sebagai Nomokrasi Islam yang diterapkan di Aceh
melalui pemberlakuan Qanun Syariah memiliki dampak negatif yang signifikan terhadap
masyarakat sipil di Aceh. Masyarakat sipil di Aceh mengalami keterbatasan dalam
mengakses ruang publik yang seharusnya bersifat inklusif tanpa adanya diskriminasi. Salah
satu contoh nyata terkait hal ini adalah dalam bidang politik, di mana tidak semua warga
dapat menjadi Kepala Daerah. Hal ini dikarenakan Qanun menetapkan bahwa calon Kepala
Daerah harus beragama Islam dan mampu membaca al-Qur'an. Namun, tidak semua
penduduk di Aceh beragama Islam, dan bahkan di antara mereka yang beragama Islam,
tidak semuanya memiliki kemampuan membaca al-Qur’an, yang pada akhirnya tergantung
pada tingkat pendidikan yang mereka tempuh. Akibatnya, individu yang bukan beragama
Islam dan orang-orang Islam yang tidak bisa membaca al-Qur'an secara otomatis
dikecualikan dari peluang menjadi pemimpin di Aceh.

Selain itu, dalam konteks wacana keagamaan, pengarahan harus sejalan dengan
pandangan ulama yang tergabung dalam Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh. Mereka
memandang bahwa wacana keagamaan harus sesuai dengan pandangan Sunni yang
didasarkan pada ajaran Imam Asy’ari-Maturidi dan Mazhab Syafi’i. Kondisi ini jelas tidak
sesuai dengan konteks zaman sekarang dan dapat dianggap sebagai upaya untuk
mengendalikan atau membatasi kebebasan beragama dan berbicara yang seharusnya
dimiliki oleh masyarakat sipil. Kesimpulannya, penerapan sistem Nomokrasi Islam di Aceh
melalui Qanun Syariah telah menghasilkan pembatasan yang signifikan terhadap hak-hak
dan kebebasan masyarakat sipil, yang seharusnya dijamin dalam sebuah masyarakat yang
demokratis dan inklusif.

Referensi

Abdurrahman Wabhid. (2006). Islamku Islam Anda Islam Kita. The Wahid Institute.

Anindyajati, T., Wijayanti, W., & Putri, 1. P. (2021). Implementasi dan Akibat Hukum
Penerapan Asas Lex Spesialis Derogat Legi Generalis terhadap Keistimewaan Aceh.
Jurnal Konstitusi, 18(3), Article 3. https:/ /doi.org/10.31078/jk1838

148



Ansor, M. (2016). Post-Islamism and the Remaking of Islamic Public Sphere in Post-reform
Indonesia. Studia Islamika, 23(3), 471-515. https:/ /doi.org/10.15408 /sdi.v23i3.2412

Ansor, M. (2023). Agensi Perempuan Kristen dalam Ruang Publik Islam Aceh. In Zawiyah
Serambi ~ Ilmu  Pengetahuan. Zawiyah ~ Serambi  Ilmu  Pengetahuan.
https:/ /doi.org/10.32505/ zsip.6

Asen, R. (2015). Critical Engagement through Public Sphere Scholarship. Quarterly Journal of
Speech, 101(1), 132-144. https:/ / doi.org/10.1080/00335630.2015.999983

Bustamam-Ahmad, K. (2007). THE APLICATION OF ISLAMIC LAW IN INDONESIA: The
Case Study in Aceh. JOURNAL OF INDONESIAN ISLAM, 1(1), Article 1.
https://doi.org/10.15642/]115.2007.1.1.135-180

Chaidar, A. (2020). NOMOKRASI ISLAM UNTUK INDONESIA. Aceh Anthropological Journal,
4(1), 1. https:/ /doi.org/10.29103 / aaj.v4i1.3150

Cosgel, M. M., Langlois, R. N., & Miceli, T. J. (2020). Identity, religion, and the state: The
origin of theocracy. Journal of Economic Behavior & Organization, 179, 608-622.
https:/ /doi.org/10.1016/j.jebo.2020.09.026

Detik News. (n.d.). Warga di Aceh Kena Razia Gegara Busana Ketat-Celana Pendek. Retrieved
February 17, 2023, from https://news.detik.com/foto-news/d-6424404/warga-di-
aceh-kena-razia-gegara-busana-ketat-celana-pendek

Dewantara, & Wisnu, A. (2017). MULTIKULTURALISME INDONESIA (STUDI
PERBANDINGAN ANTARA KONSEP MADANI NURCHOLISH MADJID DAN
KONSEP CIVIL SOCIETY). JPAK: Jurnal Pendidikan Agama Katolik, 17(9), 15-25.
https://doi.org/10.34150/JPAK.V1719.43

Ehrenberg, J. R. (2017). Civil Society, Second Edition: The Critical History of an Idea. In Civil
Society, Second Edition. New York University Press.
https:/ /doi.org/10.18574/nyu/9781479815401.001.0001

Eickelman, D. F., & Salvatore, A. (2006). Public Islam and the common good. Etnogrifica.
Revista Do Centro Em Rede de Investigacio Em Antropologia, vol. 10 (1), Article 10 (1).
https:/ /doi.org/10.4000/ etnografica.3004

Febriandi, Y., & Amri, Y. (2021). Stuck in Sharia Space: The Experiences of Christian Students
to Reside in Langsa, Aceh. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 59(1), Article 1.
https://doi.org/10.14421/ ajis.2021.591.33-56

Feener, R. M. (2013). Shari’a and Social Engineering: The Implementation of Islamic Law in
Contemporary Aceh, Indonesia. OUP Oxford.

Fraser, N. (1990). Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually
Existing Democracy. Social Text, 25/26, 56-80. https:/ /doi.org/10.2307 /466240

Habermas, J. (1989). The Structural Transformation of the Public Sphere. Polity Press.

Hajam, H., & Saumantri, T. (2022). MERETAS KETEGANGAN RELASI AGAMA DAN
NEGARA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF NURCHOLISH MADJID.
RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 3(2), Article 2.
https://doi.org/10.35961/rsd.v3i2.534

Hanum, C. (2019). Perda Syariah Perspektif Ketatanegaraan dan Siyasah Dusturiyyah. Al-
Ahkam Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 4(2).
https:/ /doi.org/10.22515/ ALAHKAM.V412.1530

149 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

Hary Abdul Hakim, Ming-Hsi Sung, Chrisna Bagus Edhita Praja, Mutia Qori Dewi
Masithoh, & Salsabila Rahadatul” Aisy. (2022). The Islamic Law within the Indonesian
Legal System (A Case Study of Islamic Sharia Law in Aceh) | TSAQAFAH.
https:/ /ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tsaqafah/article/view /6213

Hauser, G. A. (1998). Civil Society and the Principle of the Public Sphere. Philosophy &
Rhetoric, 31(1), 19-40. https:/ /doi.org/0031-8213

Hefner, R. W. (2009). Review of Challenging the Secular State: The Islamization of Law in
Modern Indonesia [Review of Review of Challenging the Secular State: The Islamization of
Law in Modern Indonesia, by A. Salim]. Pacific Affairs, 82(4), 750-752.

Hs, D. E. R,, Syaiful, A., Syamsuri, S., Lutfi, M., Homaidi, H., Mas’odi, M., Qodariyah, L.,
Huda, Z., & Fadli, M. (2020). Analysis Study of Islamic Nomocracy and Pancasila
Democracy in Indonesia. International Journal of Multicultural and Multireligious
Understanding, 7(10), Article 10. https:/ /doi.org/10.18415/ijmmu.v7i10.2238

Ichwan, N. (2021). Forbidden Visibility: Queer Activism, Shari‘a Sphere and Politics of
Sexuality in Aceh. Studia Islamika, 28(2), 283-317.
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i2.15030

Iswari, F. (2020). APLIKASI KONSEP NEGARA HUKUM DAN DEMOKRASI DALAM
PEMBENTUKAN UNDANG-UNDANG DI INDONESIA. JCH (Jurnal Cendekia
Hukum), 6(1), Article 1. https:/ /doi.org/10.33760/jch.v6i1.285

Karl Mannheim. (1936). Ideology and Utopia :an introduction to the sociology of knowledge /by Karl
Mannheim with a preface by Louis Wir | OPAC Perpustakaan Nasional RI. Routledge an
Kagan Paul. https:/ /opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=211517

Kees van Dijk, Euis Nurlaelawati, Stijn Cornelis van Huis, Muhammad Latif Fauzi, Moch
Nur Ichwan, Reza Idria, David Kloos, Ahmad-Norma Permata, Syaifudin Zuhri, &
Bastiaan Scherpen. (2013). Regime Change, Deemocracy and Islam the Case of Indonesia.
Universitiet Leiden.

Kloos, D. (2014). In the Name of Syariah? Vigilante Violence, Territoriality, and Moral
Authority in Aceh, Indonesia. Indonesia, 98, 59-90.
https://doi.org/10.5728 /indonesia.98.0059

Made Hendra Wijaya. (2013). Keberadaan Konsep Rule By Law (Negara Berdasarkan Hukum) di
dalam Teori Negara Hukum The Rule of Law. Universitas Udayana Bali.

Michael Warner. (2005). Publics and Counterpublics. Zone Books.

Modusaceh. (n.d.). Sempat Heboh Pindah Agama Kristen, Calon Geuchik di Singkil Kembali
Syahadat. Retrieved February 17, 2023, from https://modusaceh.co/news/sempat-
heboh-pindah-agama-kristen-calon-geuchik-di-singkil-kembali-syahadat/index.html

Mubarrak, H., & Dewi Kumala, I. (2020). DISKRIMINASI TERHADAP AGAMA
MINORITAS: STUDI KASUS DI BANDA ACEH. Seurune: Jurnal Psikologi Unsyiah,
3(2), 42-60. https:/ /doi.org/10.24815/S-JPU.V3I2.17553

Muhammad Tahir Azhari. (1993). Negera Hukum: Suatu Studi Tentang Prinsip-prinsipnya
Dilihat dari Segi Hukum Islam, Impelemntasinya pada Periode Negara Madinah dan Masa
Kini. Pustaka Salman ITB.

Mubhazir, M. (2022). Hukum, Politik dan Westernisasi: Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan
Politik Islam, 9(1), Article 1. https:/ /doi.org/10.32505/ politica.v9i1.4268

150



Mustofa. (2018). Rechtstaat dan Konstitusionalisme dalam Pemikiran Abdurrahman Wahid
(1940-2009) dan Hasyim Muzadi (1944-2017). Madania: Jurnal Kajian Keislaman, 22(1),
83-98. https:/ /doi.org/10.29300/ madania.v22i1.916

Nurdin, A. (2016). REPOSISI PERAN ULAMA DALAM PENERAPAN SYARIAT ISLAM
DIACEH. Al-Qalam, 18(1), Article 1. https://doi.org/10.31969/ alq.v18i1.244

Parvez Manzoor, S. (1991). The future of Muslim politics: Critique of the ‘fundamentalist’
theory of the Islamic state. Futures, 23(3), 289-301. https://doi.org/10.1016/0016-
3287(91)90142-O

Prasetyo, T. (2010). Rule of Law Dalam Dimensi Negara Hukum Indonesia.

Putra, N. H. (2021). Administrasi Publik Dalam Perspektif Islam: Kajian Pada Sistem
Pemerintahan Umar Bin Khattab. Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam,
8(2), 17-24. https:/ / doi.org/10.32505/ politica.v8i2.3541

Putra, N. H., & Amran, A. (2023). Dinamika Tata Kelola Dana Otonomi Khusus di Aceh.
Jurnal Administrasi Negara, 29(2), Article 2. https://doi.org/10.33509/jan.v29i2.1819

Rasyid, & Makmun, M. (2016). ISLAM RAHMATAN LIL ALAMIN PERSPEKTIF KH.
HASYIM MUZADI. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 11(1), 93-116.
https:/ /doi.org/10.21274/EPIS.2016.11.1.93-116

Republika. (n.d.). Ini Kronologi Larangan Pembangunan Masjid Muhammadiyah di Aceh |
Republika Online. Retrieved February 19, 2023, from
https:/ /khazanah.republika.co.id/ berita/ dunia-islam/islam-
nusantara/16/06/09/08he68361-ini-kronologi-larangan-pembangunan-masjid-
muhammadiyah-di-aceh

Riyadi HS, D. E., Syaiful, Ach., Syamsuri, S., Lutfi, Moh., Homaidi, H.,, Mas'odi, M.,
Qodariyah, L., Huda, Z., & Fadli, M. (2020). Analysis Study of Islamic Nomocracy
and Pancasila Democracy in Indonesia. International Journal of Multicultural and
Multireligious Understanding, 7(10), 745-753.
https:/ /doi.org/10.18415/]JMMU.V7110.2238

Salim 2, A. (2004). ‘Sharia from below” in ACEH (1930s-1960s): Islamic identity and the right
to self-determination with comparative reference to the Moro Islamic Liberation Front
(MILF)1. Indonesia and the Malay World, 32(92), 80-99.
https:/ /doi.org/10.1080/1363981042000263471

Sari, E. (2019). Lembaga Ulama dalam Hukum Tata Negara: Studi Sosio-Legal Pergeseran Peran
Lembaga Ulama dalam Pemerintahan Aceh.

Singarimbun, K. O., & Junaidi. (2023). Korelasi Islam dan Politik Dalam Pandangan Ahmad
Syafi'i Ma’arif (Buya Syafi'i). Jurnal Preferensi Hukum, 4(2), Article 2.
https://doi.org/10.55637 /jph.4.2.7238.227-236

Supriadi, Y. (2017). Relasi Ruang Publik Dan Pers Menurut Habermas. Jurnal Kajian
Jurnalisme, 1(1). https:/ /doi.org/10.24198/]JK].V1I1.12228

Wibowo, S., Dimyati, K., Absori, A., Wardiono, K., Ramon, T. M., Budiono, A., & Lyandova,
V. (2023). Islamic nomocracy: From the perspectives of Indonesia, Spain and Russia.
Legality : Jurnal Ilmiah Hukum, 31(1), Article 1.
https:/ /doi.org/10.22219/1jih.v31i1.25358

151 Junaidi, Ita Rodiah



Praktik Sistem Nomokrasi Islam

Yusuf Qardhawi. (1997). Figih Daulah dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sunnah, Terj. Kathur
Suhardi. Pustaka Al-Kautsar.

Zuhraini. (2014). Kontribusi Nomokrasi Islam (Rule of Islamic Law) Terhadap Negara
Hukum Pancasila. Al-"Adalah, 12(1), 171-190.
https:/ /doi.org/10.24042/ ADALAH.V1211.182

Zulkarnaini, Z., Ansor, M., & Masyhur, L. (2022). Sharia in power: Non-Muslims and the
performance of Islamic politics in Aceh public Sphere, Indonesia. Indonesian Journal of
Islam and Muslim Societies, 12, 257-283. https:/ /doi.org/10.18326/ijims.v12i2.257-283

152



