
Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

48 

 

ANALISIS KAIDAH AL-IJTIHAD LA YUNQADH BI AL-IJTIHAD DAN 

APLIKASINYA DALAM HUKUM ISLAM 

 

Muhammad Rusdi bin Muhammaddiah 

muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id 

Dosen Fakultas Syaraiah IAIN Langsa 

 

 

Abtsract. The principle of al-Ijtihad la Yunqadh bi al-Ijtihad is a rule of kulliyah aghlabiyah 

(mayoritative-representative) in the study of Usul Jurisprudence. In the construction of Islamic 

law itself, ijtihad is an important media which plays a very large role. Without ijtihad, of course 

Islamic scholarship will be poor and arid in responding to various problems in accordance with 

the time and place. The problem that then arises from the open door of ijtihad is, when an ijtihad 

has gained legitimacy, whether the legal product from the results of ijtihad can be canceled and 

annulled simply by other ijtihad results. This becomes interesting and important especially with 

something related to legal certainty. A comprehensive discussion of these rules will provide a 

complete picture and then contextualized in various legal practices in Indonesia, especially 

Islamic legal practices in order to produce legal certainty in an issue. 

 

Keywords: Ijtihad, al-Ijtihad La Yunqadh bi al-Ijtihad, Islamic law 

 

Abtsrak. Kaidah al-Ijtihad la Yunqadh bi al-Ijtihad adalah suatu kaidah kulliyah aghlabiyah 

(mayoritatif-representatif) dalam kajian Ushul Fikih. Dalam konstruksi hukum Islam sendiri, 

ijtihad merupakan sebuah media penting yang memainkan peranan yang sangat besar. Tanpa 

ijtihad, tentu khazanah keilmuan Islam akan miskin dan gersang dalam merespon berbagai 

problem yang sesuai dengan waktu dan tempat. Masalah yang kemudian muncul dari pintu 

ijtihad yang terbuka ini adalah, ketika sebuah ijtihad telah mendapat legitimasi, apakah produk 

hukum dari hasil ijtihad tersebut bisa dibatalkan dan dianulir begitu saja oleh hasil ijtihad yang 

lain. Hal ini menjadi menarik dan penting terlebih dengan sesuatu yang berkaitan dengan 

kepastian hukum. Pembahasan tentang kaidah ini secara komprehensif akan memberikan 

gambaran yang utuh untuk kemudian dikontekstualisasikan dalam berbagai praktek hukum di 

Indonesia terutama praktek hukum Islam demi menghasilkan kepastian hukum dalam suatu 

permasalahan. 

 

Kata Kunci: Ijtihad, al-Ijtihad La Yunqadh bi al-Ijtihad,  Hukum Islam 

 

PENDAHULUAN 

Ijtihad merupakan sebuah upaya 

pencerahan bagi pembaharuan hukum yang 

berhubungan dengan kejadian baru dan 

belum didapati di dalam nash, sehingga 

diperlukan upaya penggalian hukum syara’ 

yang dapat dipertanggung-jawabkan secara 

ilmiah. Salah satu upaya untuk mengetahui 

ijtihad secara pasti adalah dengan 

mempelajari ilmu Qawa’id Fiqhiyyah. 

Qawa’id Fiqhiyyah sendiri merupakan suatu 

cabang ilmu yang mempelajari tentang 

kaidah-kaidah dalam proses istinbath 

mailto:muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id


Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  49 

(penggalian) suatu hukum syara’. Berbagai 

kaidah telah disusun oleh para ulama dalam 

memudahkan seorang mujtahid untuk 

melakukan istinbath al-Ahkam. Salah satunya 

adalah kaidah al-Ijtihadu la Yunqadhu bi al-

Ijtihad. Dalam disiplin ilmu Qawa’id 

Fiqhiyyah, kaidah “al-Ijtihadu la Yunqadhu 

bi al-Ijtihad” merupakan salah satu kaidah 

kulliyyah aghlabiyyah (mayoritatif-

representatif). Kaidah aghlabiyyah yaitu 

kaidah yang cakupannya tidak menyeluruh 

terhadap semua permasalahan fikih. Meski 

mencakup beragam persoalan, namun dalam 

kaidah-kaidah ini terdapat banyak 

pengecualian. Dalam beberapa kaidah, 

bahkan ditemukan lebih banyak masalah 

yang dikecualikan daripada masalah yang 

masuk dalam cakupannya.
1
   

 

Makna kaidah menurut bahasa : 

Dalam kaidah ini ada dua kalimat yang 

akan menjadi kajian yaitu kata-kata : الاجتهاد 

dan النقض 

Makna الاجتهاد menurut bahasa : 

Al-ijtihad merupakan bentuk mashdar 

dari kata ََاِجْتهََد, yang berarti mengerahkan 

segenap kemampuan, menurut Ibn Faris, al-

jahdu berarti الطاقة yaitu kemampuan.
2
 

 

Sedangkan kata النقض menurut bahasa 

merupakan bentuk mashdar dari kata َ نقض

 yang mempunyai arti runtuh atau ينقضَنقضا

rusak.
3
 

 

                                                           
1
 Abdul Haq, dkk., Formulasi Nalar Fiqh; 

Telaah Kaidah Fiqh Konseptual, Cet. II, (Surabaya: 

Khalista, 2006), h. 3 

 
2
 Ibn Faris, Mu’jam Maqayis al-Lughah, jilid 

1,َ(Beirut: Dar al-Fikr, 1979), h. 486 

 
3
 Abu fadhal Jamaluddin Muhammad bin 

Makram bin Manzhur, Lisanul Arab, (Beirut: Dar 

Shadir, t.th), maddah نقض, jilid 7, h. 242 

Pengertian 

Kaidah al-Ijtihad la Yunqadh bi al-

Ijtihad mempunyai pengertian bahwa sebuah 

produk hukum dari sebuah hasil ijtihad yang 

telah dilaksanakan pada suatu waktu dan 

tempat tertentu tidak dapat dianulir seketika 

oleh produk hukum dari sebuah hasil ijtihad 

pada suatu waktu dan tempat yang lain. 

Kaidah ini berlaku terhadap hasil ijtihad 

yang dilakukan oleh seorang mujtahid 

maupun lebih, baik produk hukum yang 

dihasilkan oleh mujtahid tersebut bersifat 

personal maupun kolektif. Pengertian 

mujtahid dalam hal ini juga tidak dibatasi 

pada mujtahid yang telah memiliki 

kualifikasi dan syarat-syarat tertentu seperti 

yang telah dibahas diberbagai kitab dalam 

bab ijtihad, akan tetapi pengertian mujtahid 

disini meliputi juga terhadap seseorang yang 

pada kondisi tertentu diharuskan untuk 

berijtihad dalam sebuah permasalahan. Maka 

pada kondisi yang demikian, produk hukum 

dari hasil ijtihad seseorang tersebut tidak bisa 

dianulir (dibatalkan) begitu saja oleh hasil 

ijtihad dirinya sendiri maupun hasil ijtihad 

orang lain dalam permasalahan tersebut 

meski didapati hasil ijtihad sebelumnya 

adalah salah.  

Dalam pengertian yang lain adalah, hasil 

ijtihad seorang mujtahid pada waktu 

sekarang, tidak dapat membatalkan hasil 

ijtihadnya pada masa lampau. Begitu juga 

halnya dengan hasil ijtihad yang dilakukan 

oleh seorang mujtahid, tidak dapat 

membatalkan dan dibatalkan begitu saja oleh 

hasil ijtihad mujtahid lainnya. Ketentuan 

demikian tersebut didasari oleh berbagai 

faktor penting, diantaranya adalah:  

 Kepastian hukum yang dihasilkan 

oleh ijtihad yang kedua tidak lebih 

kuat daripada kepastian hukum yang 

dihasilkan oleh ijtihad yang pertama. 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

50 

 

 Hasil ijtihad salah seorang Mujtahid 

tidak lebih utama untuk diikuti 

daripada hasil dari produk ijtihad 

mujtahid lainnya. 

 Pembatalan hasil ijtihad oleh ijtihad 

yang lain dapat mengakibatkan 

instabilitas hukum atau tidak adanya 

ketetapan hukum. Sebab hasil-hasil 

ijtihad akan terus saling 

membatalkan, ijtihad yang dulu 

dibatalkan oleh ijtihad yang sekarang, 

ijtihad yang sekarang akan dibatalkan 

oleh ijtihad yang akan datang dan 

begitu seterusnya. Tidak adanya 

ketetapan hukum ini dapat 

mengakibatkan kesulitan dan 

kekacauan yang besar. 

  

Makna ijtihad ini tidak hanya berlaku 

pada masalah tathbiq (penerapan) di 

lapangan saja, akan tetapi mencakup dalam 

masalah istinbath (penetapan hukum). Hal 

tersebut bisa kita lihat dalam permasalahan 

qaul qadim dan qaul jadid imam Syafi’i. 

Qaul qadim adalah pendapat imam Syafi’i 

terhadap suatu hukum ketika beliau berada di 

Irak, selama beliau berada di Irak, Imam 

Syafi’i berhasil menyusun kitab besar yang 

diberi nama kitab al-Hujjah. Sementara qaul 

jadid adalah pendapat imam Syafi’i terhadap 

suatu hukum ketika beliau berada di Mesir, 

dan kitab beliau yang berhasil beliau susun 

diberi nama al-Umm yang berarti induk dari 

segala kitab Syafi’i. Oleh karena itu, 

berdasarkan pemahaman kaedah ini, jelaslah 

kepada kita bahwa pendapat Imam Syafi’i 

ketika beliau berada di Irak (qaul qadim) 

tetap sah dan tidak dapat dianulir dengan 

pendapat yang muncul ketika beliau berada 

di Mesir (qaul jadid).
4
 Hal ini juga 

                                                           
4
 Moh. Adib Bisri, Terjemah al-Faraid al-

Bahiyyah (Jakarta: Menara Kudus, 1997), h. 29 

berdasarkan pendapat sebagian Ulama’ yang 

memberi alasan bahwa ijtihad yang kedua 

seperti ijtihad yang pertama. Ijtihad yang 

pertama menjadi kuat karena telah 

diputuskan dan dilaksanakan, maka tidak 

bisa dibatalkan dengan ijtihad-ijtihad lain.
5
 

Landasan bahwa hal tersebut telah 

diputuskan dan dilaksanakan adalah yang 

kemudian menjadi patokan sebagian Ulama’ 

tersebut. 

Alasan-alasan diatas menegaskan bahwa 

kaidah ini tidak menjadikan hukum bersifat 

tidak pasti. Hal ini bisa dilihat bahwa hasil 

ijtihad yang kedua harus dilakukan 

sepenuhnya oleh orang yang meyakininya, 

namun bukan berarti hasil tersebut 

membatalkan hasil ijtihad yang pertama, 

sehingga hasil ijtihad yang kedua bersifat 

pasti dan mengikat. Syara’ mengakui dan 

melegitimasi hasil ijtihad tersebut, 

sebagaimana kisah Umar yang berbeda 

dengan Abu Bakar namun tidak 

membatalkan hasil keputusan Abu Bakar. 

Maka bisa digaris bawahi bahwa hasil ijtihad 

yang kedua mendapat legitimasi dari syara’, 

sebagaimana hasil ijtihad yang pertama. 

 

 

Definisi Ijtihad 

Ijtihad secara etimologi adalah 

mengerahkan kemampuan. Adapun ijtihad 

secara terminologi adalah mengerahkan segala 

kemampuan untuk mencapai sebuah maksud.  

Dalam kitab at-Ta’rifat disebutkan:
6
     

: وفي الاصطلاح, بذل الوسع : الاجتهاد في اللغة

 .استفراغ الفقيه الوسع ليحصل له ظنّ بحكم شرعيّ 
                                                           
5
 Zain al-Abidin bin Ibrahim bin Nujaim, al-Asybah 

wa al-Nadha’ir, Cet I, ( Beirut: Dar al-Kutub 

al’Ilmiyyah, 1980), h. 105 
6
 Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta’rifat, 

(Jeddah: al-Haramain, 2001), h. 8.   



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  51 

“ Ijtihad secara bahasa ialah mengerahkan 

kemampuan, sedangkan secara istilah ialah: 

pengerahan kemampuan seorang yuris Islam 

(faqih) untuk menghasilkan dzann/ dugaan 

kuat mengenai hukum syar’i ”.   

Dalam kitab yang sama juga 

disebutkan dengan istilah sebagai berikut: 

بذل المجهود في طلب المقصود من جهة : الاجتهاد 

 الاستدلال

“Ijtihad ialah mengerahkan segala 

kemampuan dalam rangka mencapai suatu 

tujuan dari sisi pengambilan dalil”. 

 

Apabila ijtihad yang dilakukan benar 

‘menurut’ Allah, maka ijtihad tersebut 

dinamakan ijtihad al-shawab (benar), 

sedangkan ijtihad yang dilakukan tidak 

benar, maka disebut ijtihad yang khata’ 

(salah). Namun apapun ijtihad tersebut, baik 

salah maupun benar, keduanya tetap 

mendapat pahala dari Allah SWT. 

Sebagaimana sabda Nabi SAW: 

 

وإن أخطأ فله , جتهد الحاكم فأصاب فله أجراناإذا 

 أجر

“Apabila seorang Hakim berijtihad dan 

benar, maka ia memperoleh dua pahala, 

sedangkan apabila ijtihadnya tidak tepat, 

maka memperoleh satu pahala ”. 

 

Dalam kitab Sahih Bukhari 

disebutkan:
7
 

                                                           
7
 Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin 

Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-Jami’u as-

Sahih, juz 9, (Beirut: Dar al-Fikr, t.th), bab Ajru al-

Hakim, hadis nomor 7352, h. 94 

ثَ نَا عَب    ثَ نَا حَدَّ رئُِ ال مَكِّيُّ حَدَّ دُ اللََِّّ ب نُ يزَيِدَ ال مُق 
ثَنِِ يزَيِدُ ب نُ عَب دِ اللََِّّ ب نِ  وَةُ ب نُ شُرَي حٍ حَدَّ حَي  
رِ  اَرِثِ عَن  بُس  اَدِ عَن  مَُُمَّدِ ب نِ إِب  راَهِيمَ ب نِ الح  الْ 
روِ ب نِ ال عَاصِ   ب نِ سَعِيدٍ عَن  أَبِ قَ ي سٍ مَو لََ عَم 

عَ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى  روِ ب نِ ال عَاصِ أنََّهُ سََِ عَن  عَم 
تَ هَدَ  اَكِمُ فاَج  اللََُّّ عَلَي هِ وَسَلَّمَ يَ قُولُ إِذَا حَكَمَ الح 
تَ هَدَ ثَُُّ  راَنِ وَإِذَا حَكَمَ فاَج  ثَُُّ أَصَابَ فَ لَهُ أَج 

دَِ  ث تُ بِِذََا الح  رٌ قاَلَ فَحَدَّ طأََ فَ لَهُ أَج  يثِ أَبََ أَخ 
ثَنِِ أبَوُ  روِ ب نِ حَز مٍ فَ قَالَ هَكَذَا حَدَّ رِ ب نَ عَم  بَك 
سَلَمَةَ ب نُ عَب دِ الرَّحْ َنِ عَن  أَبِ هُرَي  رَةَ وَقاَلَ عَب دُ 
رٍ  ال عَزيِزِ ب نُ ال مُطَّلِبِ عَن  عَب دِ اللََِّّ ب نِ أَبِ بَك 

اللََُّّ عَلَي هِ وَسَلَّمَ عَن  أَبِ سَلَمَةَ عَن  النَّبِِّ صَلَّى 
  مِث  لَهُ 

 
Apabila seorang melakukan ibadah 

berdasarkan ijtihad dan ternyata pada waktu 

berikutnya ijtihadnya berubah, maka tidak 

diwajibkan qadla’ (mengganti) ibadah yang 

telah dilakukan dengan ijtihadnya yang 

pertama. Namun dalam pelaksanaan ibadah 

selanjutnya, harus berdasarkan ijtihad yang 

kedua tersebut. Berdasarkan kaidah inilah, 

qaul jadid (pendapat baru) Imam Syafi’i 

tidak membatalkan qaulnya yang qadim 

(lama).  

Kaidah ini berlaku dalam segala bidang, 

baik bidang ibadah, muamalah maupun yang 

lainnya. Contoh: Seseorang ketika akan 

melaksanakan shalat dan berijtihad tentang 

arah kiblat. Kemudian di tengah-tengah 

shalat, ijtihadnya berubah dan tidak sama 

dengan hasil ijtihadnya yang pertama. Maka 

dia harus menggunakan hasil ijtihadnya yang 

kedua serta tidak diwajibkan qadla’. 

Meskipun ijtihad yang dihasilkan oleh orang 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

52 

 

tersebut bisa saja berubah sampai empat kali 

sehingga dia merubah arah kiblat empat kali 

dalam satu waktu shalat seperti shalat zhuhur 

misalnya.  

Contoh lain dari implementasi kaidah ini 

adalah seorang hakim ketika memutuskan 

suatu perkara dengan ijtihad, apabila 

kemudian dia berijtihad lagi dan 

keputusannya berubah, hasil keputusannya 

yang kedua tidak dapat membatalkan 

keputusannya yang pertama. 

Karena itu, para ulama dalam literaratur 

fikih membagi ijtihad dalam tiga kategori:
8
 

1. Ijtihad seorang mujtahid dalam ranah 

masalah ijtihadiyyah untuk mencapai 

titik zhan (dugaaan kuat) tentang status 

hukumnya. Dalam arti, tatkala seorang 

mujtahid mencetuskan sebuah produk 

hukum dalam masalah yang tidak ada 

nash qath’i yang memberikan 

justifikasi hukum, dan juga tidak 

berseberangnan dengan al-Quran, 

hadis, dan ijma’, maka hukum yang 

dicetuskan dianggap legal, mengikat, 

dan tidak dapat dianulir oleh hasil 

ijtihad baru, baik dari dirinya sendiri 

maupun dari mujtahid lain. 

2. Ijtihad seorang qadhi yang masih 

taqlid (belum berpredikat mujtahid 

muthlaq) pada hal-hal yang 

termasuk wilayah ijtihadiyyah, atau 

dalam pengambilan keputusan 

hukum masih mengikuti intstruksi 

atasannya (hakim). Seperti dalam 

poin yang pertama, hukum yang 

dicetuskan seorang qadhi sama 

sekali tidak dapat dianulir.  

3. Ijtihad yang belum sampai pada 

tataran sesungguhnya (substantif). 

                                                           
8
 Muhammad Shidqi al-Burnu, al-Wajiz fi 

Idlah al-Qawaid, (Riyadh: Muassasah Risalah, 1983), 

cet. I, h. 260 

Ijtihad disini cuma bernilai sebagai 

kesungguhan yang berhasil 

dilakukan oleh si pelaku. Inilah 

makna ijtihad yang bisa dilakukan 

oleh siapa saja. Seperti orang yang 

berubah hasil ijtihadnya dalam 

menentukan arah kiblat. 

 

Ijtihad mujtahid dalam kasus yang sama. 

Seorang mujtahid apabila telah 

menetapkan suatu keputusan yang bersumber 

dari ijtihadnya, sementara pada waktu dan 

keadaan yang lain ia menemukan dan 

menghadapi permasalahan yang sama, maka 

fuqaha berbeda pendapat terhadap langkah 

yang dilakukan oleh mujtahid tersebut 

menjadi: 

Pertama, ia wajib mengulangi ijtihad 

secara mutlak. Kewajiban ini berdasarkan 

pertimbangan adanya kemungkinan 

perubahan hasil ijtihad, disamping 

kemungkinan permasalahan yang diteliti 

pada ijtihad pertama tidak sama persis seperti 

yang terjadi pada ijtihad yang kedua 

Kedua, tidak ada kewajiban bagi 

mujtahid tersebut untuk mengulang secara 

mutlak ijtihadnya. Karena pada dasarnya 

mujtahid tidak akan melakukan pembahasan 

dan penelitian secara terperinci pada kasus 

kedua terhadap sesuatu yang belum pernah ia 

lakukan pada tahap awal. Artinya, menurut 

pendapat kedua ini, ia telah lengkap 

melakukan observasi yang dapat 

dipertanggung jawabkan saat melakukan 

ijtihad yang pertama, sehingga ia tidak perlu 

melakukan ijtihad baru karena latar belakang 

masalah dan penyelesaian (solusi) dari 

masalah tersebut yang cenderung sama. 

Ketiga, harus dibagi perinciannnya 

secara objektif. Rincian pertama, apabila 



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  53 

seorang mujtahid masih mengingat metode 

ijtihad yang telah dilakukan pertama, maka ia 

tidak perlu mengulangi ijtihadnya. Karena 

pada dasarnya ia tidak dikatakan sebagai 

orang yang pernah melakuan ijtihad. 

Pendapat ini didukung oleh Fakhr al-Din al-

Razi, al-Amudiy, dan Taj al-Din al-Subki.
9
 

Ini merupakan pendapat yang paling sesuai 

dengan pembahasan qawa’id fiqhiyyah  al-

Ijtihad la yunqadl bi al-ijtihad. 

 

Jenis-Jenis Ijtihad (Mujtahid) 

Jenis-jenis mujtahid disebut juga tingkatan 

(stratifikasi) mujtahid. Stratifikasi ijtihad ada 

dua, yaitu mujtahid muthlaq dan mujtahid 

madzhab. Mujtahid mutlaq adalah mujtahid 

yang mampu menggali hukum-hukum agama 

dari sumbernya. Di samping itu, ia pun 

mampu menerapkan dasar-dasar pokok 

sebagai landasan ijtihad. 

Mujtahid muthlaq dibagi kepada dua 

kelompok. Pertama, mujtahid muthlaq 

mustaqil, yaitu mujtahid yang dalam 

ijtihadnya menggunakan  berbagai cara dan 

metode serta dasar-dasar istinbath al-Ahkam 

yang ia susun sendiri. Ia tidak taqlid kepada 

mujtahid lainnya. Bahkan metode dan dasar-

dasar yang ia susun menjadi mazhab 

tersendiri. Yang termasuk kelompok 

mujtahid muthlaq mustaqil adalah empat 

mazhab fiqh, masing-masing Imam Abu 

Hanifah, Imam Malik, Imam Syafii, dan 

Imam Hambali. 

Kedua, mujtahid muthlaq muntasib, yaitu 

mujtahid yang telah mencapai derajat 

muthlaq mustaqil, tetapi ia tidak menyusun 

metode tersendiri dalam persoalan-persoalan 

hukum. Kelompok ini tidak taqlid kepada 

imamnya tanpa dalil dan keterangan. Ia 

                                                           
9
 Taqiyuddin Abu Bakr Muhammad bin Abd 

al-Mu’min al-Hishny, Kitab al-Qawa’id, (Riyadh: 

Makatabah al-Rusydu, 1997), cet. I, Juz III, h. 344 

menggunakan keterangan imamnya untuk 

meneliti dalil-dalil dan sumber-sumber 

pengambilannya. Contohnya, al-Muzanni 

dari mazhab Syafii, al-Hasan bin Iyad dari 

mazhab Hanafi. 

Sedangkan mujtahid mazhab ialah 

mujtahid yang mampu mengeluarkan hukum-

hukum agama yang tidak dan atau belum 

dikeluarkan oleh mazhabnya dengan cara 

menggunakan metode yang telah disusun 

oleh mazhabnya. Seperti Abu Jakfar al-

Thahtawi dalam mazhab Hanafi. 

Mujtahid mazhab dibagi dua; pertama, 

mujtahid takhrij; kedua, mujtahid tarjih atau 

mujtahid fatwa.
10

 

 

Dasar Kaidah 

Para Ulama’ menetapkan kaidah ini 

berangkat dari landasan yang kuat. Landasan 

tersebut adalah dasar bagi mereka untuk 

merumuskan kaidah ini. Dasar dari kaidah ini 

adalah perbedaan keputusan di antara para 

sahabat dan mendapat Ijmak mereka. Di 

antaranya; 

1. Diriwayatkan dari Ibnu Sibagh: 

“Sesungguhnya Abu Bakar ra 

memberi keputusan hukum pada 

beberapa masalah. Kemudian 

Umar ibn Khattab memberikan 

keputusan hukum yang berbeda 

atas masalah-masalah tersebut. 

Namun Umar tidak membatalkan 

keputusan Abu Bakar dan tetap 

mengakuinya”.   

                                                           
10

 Muhammad Abdul Aziz al-Halawi, Fatwa 

dan Ijtihad Umar bin Khaththab, Ensiklo-pedia 

Berbagai Persoalan Fiqh (Surabaya: Risalah Gusti, 

2003), h. 9. 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

54 

 

2. Umar pernah memberi keputusan 

dua kali yang berbeda pada satu 

kasus. Dimana keputusan Umar 

yang pertama berbeda dengan 

keputusannya yang kedua serta 

beliau tidak membatalkan 

keputusannya yang terdahulu. 

Terkait dengan keputusan yang 

berbeda tersebut, Umar berkata:  

     تِلْكََعَلَىَمَاَقَضَيْنَا،َوَهَذاََعَلَىَمَاَنقَْضِى

“Itu adalah yang kami putuskan 

pada masa lampau, dan ini adalah 

keputusan kami sekarang ”.
11

 

Dari dasar di atas, dapat dipahami bahwa 

sebuah hasil ijtihad tidak dapat merubah atau 

membatalkan ijtihad yang lain. Baik ijtihad 

yang dilakukan oleh seorang mujtahid 

maupun antar beberapa mujtahid. Berangkat 

dari hal tersebut, akhirnya muncul sebuah 

kaidah bahwa “ Ijtihad tidak dapat dibatalkan 

oleh ijtihad yang lain ”. 

 

Dalil kaidah: 

Kaidah al-Ijtihad la yunqadhu bi al-

Ijtihad bersumber dari al-Quran, sunnah, 

ijma’ dan atsar.  

Adapun dalil kaidah ini dari al-

Qur-an : 

Firman Allah Ta’ala QS. Al-Anfal 

:67-68 : 

                                                           
11

 Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-

Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-Furu’, Cet. II, 

(Jeddah: al-Haramain, 1960), h. 71-72 

 

رَى حَتََّّ  مَا كَانَ لنَِبٍِّ أَن  يَكُونَ لَهُ أَس 
ن  يَا  يُ ث خِنَ في الأر ضِ ترُيِدُونَ عَرَضَ الدُّ

 وَاللََُّّ يرُيِدُ الآخِرَةَ وَاللََُّّ عَزيِزٌ حَكِيمٌ 

لَو لا كِتَابٌ مِنَ اللََِّّ سَبَقَ لَمَسَّكُم   (67)
تُُ  عَذَابٌ عَظِيمٌ    (68)فِيمَا أَخَذ 

“Tidak patut bagi seorang Nabi mempunyai 

tawanan, sebelum ia dapat melumpuhkan 

musuhnya di muka bumi. Kamu menghendaki 

harta benda duniawi, sedangkan Allah 

menghendaki (pahala) akhirat (untukmu). 

Dan Allah Mahaperkasa lagi 

Mahabijaksana, (QS. 8:67) Kalau sekiranya 

tidak ada ketetapan yang telah terdahulu 

dari Allah, niscaya kamu ditimpa siksaan 

yang besar karena tebusan yang kamu ambil. 

(QS. 8:68) 

Firman Allah : رَى  ,مَا كَانَ لنَِبٍِّ أَن  يَكُونَ لهَُ أَس 

ayat ini menunjukkan bahwa tidak 

semestinya seorang Nabi mempunyai 

tawanan perang yang bisa ditebus atau tidak, 

kecuali Allah telah menyempurnakan 

kemenangan kepadanya dan ini tidak 

mungkin terjadi kecuali Rasulullah telah 

dapat melumpuhkan semua musuhnya yang 

ada dimuka bumi. Dan ini sebagaimana yang 

diriwayatkan oleh ibn Abbas, Bukhari dan 

mayoritas ahli tafsir.
12

  

Dan yang terjadi waktu itu timbul 

perbedaan pendapat antara Abu Bakar dan 

Umar, Abu Bakar berpendapat untuk 

mengambil tawanan, sedangkan Umar lebih 

berpendapat untuk dibunuh. Rasulullah Saw 
                                                           

12
 Muhammad bin Jarir at-Thabari, Tafsir 

Thabari, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992), juz 

10, h. 42 

 



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  55 

lebih memilih pendapat Abu Bakar waktu itu 

dengan menjadikan mereka tawanan dan 

mengambil pajak dari mereka. Lalu Allah 

mewahyukan kepada Rasul bahwasanya apa 

yang telah dilakukan oleh Rasul merupakan 

ijtihad yang keliru, karena yang benar adalah 

melenyapkan (membinasakan) mereka dari 

muka bumi sebagaimana yang di sarankan 

oleh Umar. Oleh karena itu Rasul menangis 

dan berkata :”kalaulah hari ini Allah 

menurunkan azab kepada kita sungguh 

semua kita akan celaka kecuali Umar”
13

 

Walaupun demikian Rasulullah tetap tidak 

membunuh mereka seperti yang disarankan 

oleh Umar, tetapi tetap mengambil musyrikin 

itu sebagai tawanan seperti yang di 

ijtihadkan oleh Abu Bakar (walaupun ijtihad 

itu salah). Oleh karena itu ayat ini menjadi 

dalil dari kaidah al-Ijtihad La Yunqadhu bi 

al-Ijtihad 

Dalil dari sunnah : 

Yang pertama adalah yang diriwayatkan 

oleh Amir bin Rabi’ah dari ayahnya beliau 

berkata: ketika kami melakukan perjalanan 

dengan Rasulullah Saw, cuaca sedang 

mendung, dan sulit bagi kami untuk 

menentukan arah kiblat, maka kami terus saja 

melakukan shalat, ketika cuaca sudah cerah 

kembali kami menyadari bahwa kami telah 

shalat bukan ke arah kiblat, maka kami 

ceritakan hal itu kepada Rasulullah saw lalu 

turunlah ayat:  هُ الله 14.فَأيَ  نَمَا تُ وَلُّو ا فَ ثَمَّ وَج 
 

Yang kedua adalah yang diriwayatkan 

dari Atha’ bin Jabir beliau berkata : ketika 

kami bersama Rasulullah dalam perjalanan, 

tiba-tiba cuaca berubah menjadi mendung, 

ketika itu kami berselisih paham tentang arah 

kiblat, maka setiap dari kami shalat dengan 

keyakinan arah kiblat masing-masing. Ketika 

cuaca kembali cerah dan kami sudah bisa 

                                                           
13

 Ibid, h. 48. 

 
14

 Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-

Qazwini, Sunan Ibn Majah, (Beirut: Dar al-Fikr, 

1995),bab orang yang shalat tidak menghadap kiblat 

dalam keadaan mendung dan dia tidak mengetahui 

arah kiblat, nomor hadis 1020 jilid 1, h.326 

melihat posisi matahari maka kami dapati 

shalat kami tidak mengarah ke arah kiblat, 

maka kami menceritakan hal itu kepada 

Rasulullah dan beliau bersabda : “Shalat 

setiap kalian telah diterima oleh Allah”.
15

  

Dua hadist tersebut diatas secara tegas 

menyebutkan bahwa shalat Sahabat dalam 

hari yang mendung yang tidak kelihatan 

matahari dan mereka saling berselisih paham 

dalam penentuan arah kiblat dan mereka 

melaporkan kepada rasul ketika cuaca sudah 

kembali cerah dan sabda rasulullah bahwa 

shalat mereka telah diterima oleh Allah serta 

tidak adanya perintah dari Rasul untuk meng-

i’adah (mengulang) shalat mereka tersebut 

menjadi dalil bahwasanya shalat mereka sah, 

dan bahwasanya shalat yang dilakukan 

dengan berijitihad terhadap arah kiblat 

seperti dalam kasus hadis tersebut diatas dan 

tidak adanya perintah untuk mengulang 

kembali shalat tersebut menjadi dalil atas 

kaidah al-Ijtihad La Yunqadhu bi al-Ijtihad. 

 

Dalil dari ijma’ : 

Ijma’ yang bersumber dari kesepakatan 

sahabat dalam melaksanakan kaedah ini, hal 

ini sebagaimana ditegaskan oleh Imam As-

Sayuthi : “asal mula dalam kaedah ini 

adalah ijma’ sahabat radhiyallahu anhum, 

sebagaimana dinukilkan oleh ibn ash-

shabbagh”
16

 

Dalil dari Atsar : 

Diantaranya adalah yang diriwayatkan 

dari Wahab bin Munabbih dari al-Hakam bin 

Mas’ud al-Tsaqafi beliau berkata : Umar bin 

Khattab pernah memutuskan tentang 

perempuan yang meninggal, yang 

meninggalkan suaminya, ibunya, saudara 

lak-laki seibu, saudara perempuan seibu dan 

seayah, maka Umar bin Khattab ketika itu 

memutuskan untuk menggabung antara 

saudara laki-laki seibu, saudara perempuan 

                                                           
15

 Ibn Umar ad-Daruquthni, Sunan 

Daruquthni, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001), kitab 

shalat, bab ijtihad arah kiblat, jilid 1, h. 371 
16

 Al-Suyuthi, Asybah wa an-Nazhair fi al-

Furu’, (Jeddah: Al-haramain, 1960), cet II,  h. 101 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

56 

 

seayah, dan ibu dengan mendapatkan 

sepertiga, maka ketika itu seseorang berkata 

kepada beliau: dulu engkau tidak membagi 

seperti yang engkau tetapkan hari ini wahai 

umar, maka Umar menjawab : keputusan 

dulu untuk kasus yang sudah terdahulu, dan 

keputusan hari ini adalah untuk kasus 

sekarang.
17

 

 

Pendapat ulama tentang kaidah ini  

Kaidah “al-ijtihadu la yunqadhu bi al-

ijtihadi” bila dialih bahasakan ke dalam 

bahasa Indonesia berarti: “ijtihad tidak dapat 

dibatalkan/ dianulir oleh ijtihad yang lain”. 

Artinya, mayoritas ijtihad tidak dapat 

dianulir oleh ijtihad yang lain.  Tetapi ada 

sejumlah ijtihad yang dapat dieliminasi oleh 

ijtihad yang lain, sebagai pengecualian dari 

kaidah ini. 

Maksud dari kaidah ini adalah: ketika 

seorang mujtahid melakukan ijtihad dalam 

suatu masalah yang sifatnya syar’iyyah dan 

dia mengamalkan hasil ijtihadnya tersebut, 

kemudian ia mempunyai pendapat yang baru, 

lalu ia berpindah dari ijtihad yang pertama 

dalam masalah yang lain, maka ijtihadnya 

yang kedua tidak dapat membatalkan hukum 

yang dihasilkan dari ijtihadnya yang 

pertama.
18

 

Alasan dari tidak batalnya ijtihad dengan 

adanya ijtihad yang lain dikarenakan ijtihad 

yang kedua tidaklah lebih kuat dari yang 

pertama.  Pembatalan atas suatu hasil ijtihad 

akan membuat hilangnya kepastian hukum.  

Ketika ijtihad pertama dibatalkan oleh ijtihad 

yang kedua, maka ijtihad yang kedua pun 

bisa dibatalkan oleh ijtihad yang lain, karena 

setiap ijtihad bisa berubah dan terjadilah 

tasalsul ( mata rantai tak berujung ). 

Ijtihad yang dimaksud dalam 

pembahasan kaidah ini bukanlah ijtihad 

                                                           
17

 Ibn Umar ad-Daruquthni, Sunan 

Daruquthni, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001),, kitab al-

faraidh, hadis no. 4022, h. 88 

 
18

 Muhammad Shidqi bin Ahmad al-Burnu, 

Al-Wajiz fi Idlahi Qawa’idi al-Fiqhi al-Kulliyah, 

(Saudi Arabia: Muassasah ar-Risalah, tt), h. 259 

dalam pengertian istilah
19

 saja, tapi yang 

dimaksud adalah ijtihad dalam arti yang 

lebih luas dari itu, yang mencakup tiga hal: 

Ijtihad seorang mujtahid dalam masalah-

masalah dhanniy yang tidak ditemukan dalil 

qath’iy mengenainya. Jika hasil ijtihadnya 

tidak berbenturan dengan ketentuan al-

qur’an, as-sunnah, dan ijma’, maka harus 

dilaksanakan hukumnya dan tidak bisa 

dibatalkan, baik oleh mujtahid itu sendiri 

(karena perubahan ijtihadnya dalam masalah 

itu), atau dari mujtahid lain yang berbeda 

pendapat.   

Suatu peristiwa yang telah mendapatkan 

ketetapan hukum dari seorang qadli. Jika 

terdapat qadli lain yang membuat keputusan 

berbeda dengan qadi tersebut, meskipun 

dalilnya lebih kuat dan dianggap benar, maka 

tidak dapat membatalkan keputusan yang 

telah ditetapkan qadi pertama, meskipun dalil 

yang diangkat lebih lemah atau dianggap 

salah. 

- Masalah-masalah tahary. Seseorang yang 

melaksanakan ibadah di suatu tempat atau 

keadaan yang membingungkan kemudian 

berijtihad maka hasil ijtihadnya tidak 

membatalkan ijtihadnya yang lain. Seseorang 

yang berijtihad bahwa dia harus 

bertayammum kemudian setelah salat 

menemukan air maka hasil shalatnya tidak 

batal disebabkan ada air. 

Dalil kaidah tersebut adalah ijmak para 

Ulama, yakni ketika Abu Bakar r.a membuat 

keputusan hukum atas beberapa perkara, 

yang berbeda dengan ijtihad Umar r.a.  

Ketika Umar r.a menjadi khalifah, beliau 

tidak dengan begitu saja menganulir dan 

membatalkan hukum hasil ijtihad Abu Bakar 

                                                           
19

 Secara istilah, ijtihad berarti usaha serius 

seorang ulama untuk mengeksplorasi hukum yang 

terkandung di dalam nash syariat.  Ijtihad seperti ini 

mensyaratkan penguasaan yang mendalam terhadap 

berbagai disiplin ilmu yang terkait dengan nas syariat, 

dimana tidak semua orang mampu melakukannya. 



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  57 

r.a. 

 

Keputusan Yang Dapat Dibatalkan 

Diantara hasil ijtihad yang dapat 

dibatalkan adalah sebagai berikut ini; 

Jika seorang ahli fiqh melakukan ijtihad 

serta kemudian melaksanakan hasil dari 

ijtihad itu. Setelah itu dia baru mengetahui 

dan menyadari bahwa hasil produk dari 

ijtihadnya tersebut jelas-jelas salah, maka dia 

harus menganulir dan membatalkan produk 

ijtihadnya yang pertama dan melaksanakan 

hasil dari ijtihadnya yang kedua yang telah 

dilakukan. Contoh seorang yang telah 

menceraikan istrinya dua kali telah 

melakukan khulu’. Kemudian dia berijtihad 

yang hasilnya adalah bahwa khulu’ tidak 

termasuk thalak sehingga dia kembali dengan 

istrinya. Setelah itu jelas baginya  dengan 

melakukan ijtihad berikutnya bahwa khulu’ 

adalah termasuk thalak, maka dia wajib 

menceraikan istrinya karena berarti dia telah 

menceraikan istrinya sebanyak tiga kali 

(bain) dan untuk dapat kembali harus melalui 

mukhallil.  

Keputusan hakim yang menyimpang 

juga harus diubah. Diantara keputusan-

keputusan  hakim yang menyimpang dan 

harus diubah adalah: 

Keputusan yang tidak sesuai dan 

menyimpang jauh dari nash. Termasuk juga 

menyimpang dari nash adalah seperti 

keputusan hakim dalam masalah wakaf, 

bertentangan dengan syarat yang ditetapkan 

oleh waqif (orang yang mewakafkan).  

- Keputusan yang menyimpang dan tidak 

sesuai dari ijma’ ulama. Termasuk 

menyimpang dari ijma’ adalah bertentangan 

dengan pendapat yang telah disepakati oleh 

Imam Mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i 

dan Hambali. 

- Keputusan yang tidak sesuai dengan qiyas 

jaly (jelas). 

- Ulama Mazhab Hanafiyah seperti yang 

diriwayatkan oleh Imam al-Subki 

menambahkan dengan keputusan hukum 

yang tidak mempunyai dasar/dalil. 

 

Kemudian selain hal-hal di atas perlu  

juga ditinjau dari letak kesalahan keputusan 

hakim seperti: 

- Produk dari hasil keputusan itu sendiri. 

Misalnya jelastidak sesuai  dari nash. 

- Pengambilan keputusan yang salah. Seperti 

keputusan yang diambil karena saksi palsu. 

- Proses pengambilan keputusan. Contohnya 

keputusan yang diambil atas pertimbangan 

saksi yang kemudian baru diketahui bahwa 

saksi tersebut ternyata adalah orang fasiq. 

 

Masalah-masalah yang dikecualikan 

Menurut sebagian ulama seperti 

pengarang kitab nadzam Faraid al-Bahiyah, 

pengecualian ini tidak mempunyai patokan 

yang pasti. Diantara masalah yang 

dikecualikan tersebut antara lain:  

1. Perubahan yang dilakukan oleh Imam 

(kepala negara) berdasarkan kemaslahatan 

terhadap tanah yang oleh Imam terdahulu 

telah ditetapkan sebagai tanah 

khusus/istimewa. Contoh tanah lapangan, 

fasilitas umum dan lain semisalnya. 

2.    Masalah qismatul ijbar (pembagian hasil 

tuntutan). 

Contoh: Ada seorang pengusaha yang 

bangkrut dituntut oleh dua orang koleganya 

agar segera melunasi hutangnya masing-

masing dua juta rupiah. Ketika ditaksir, 

ternyata harta miliknya hanya bernilai 3 juta 

rupiah. Hakim kemudian memutuskan 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

58 

 

membagi rata harta tersebut dan masing-

masing penuntut mendapatkan 1,5 juta. 

Kemudian setelah menjadi keputusan, datang 

seorang lagi dengan bukti dan saksi yang 

kuat bahwa dia juga memberi pinjaman pada 

pedagang tersebut serta menuntut untuk 

dilunasi. Dalam kondisi tersebut, hakim 

dapat membatalkan keputusannya yang 

pertama dan membuat keputusan baru 

dengan membagi harta pengusaha tersebut 

menjadi tiga bagian. Jadi setiap penuntut 

mendapatkan satu juta. 

3. Masalah Kharij–Dakhil  

Contoh: Terjadi persengketaan antara Adi 

dan Ari mengenai seekor sapi. Masing-

masing mengaku sebagai pemilik sapi meski 

tidak ada yang mempunyai saksi ataupun 

bukti. Karena sapi tersebut berada di tangan 

Adi, akhirnya hakim memutuskan bahwa 

sapi tersebut adalah milik Adi. Keputusan itu 

berdasarkan patokan umum bahwa dakhil 

(Adi) dimenangkan atas khorij (Ari). Setelah 

keputusan dibuat, Ari mendapatkan bukti-

bukti yang menunjukkan bahwa sapi tersebut 

adalah miliknya. Berdasarkan kaidah َ والحكم

َبالشهود  Hukum atas Khorij adalah) للخارج

berdasarkan saksi), maka hakim dapat 

mengubah keputusannya dan memenangkan 

Ari sebagai pemilik sapi. 

 

Penerapan Kaidah Pada Masa Sekarang 

Pendapat bahwa pintu ijtihad sudah 

tertutup, atau paling kurang orang yang 

memenuhi syarat untuk berijtihad sudah 

tidak ada, secara langsung atau tidak telah 

mendorong munculnya rasa fanatik mazhab, 

yang pada giliran berikutnya mempertajam 

perbedaan yang ada. Masing-masing 

berupaya menonjolkan kelebihan imam atau 

mazhabnya, yang pada tingkat berikutnya 

menyebabkan pertengkaran dan perpecahan, 

apalagi ditambah dengan campur tangan 

politik atau kekuasaan.  

Salah satu puncak dari perpecahan 

mazhab ini barangkali adalah apa yang 

terjadi di Mekkah, dalam bentuk adanya 

shalat fardhu berjamaah di Masjid Haram 

berdasarkan mazhab. Abdullah Sa`id Al-

Zahrani, setelah mengutip berbagai kisah 

perjalanan, sampai pada kesimpulan bahwa 

sejak akhir abad keempat atau awal abad 

kelima hijriah, umat Islam di Mekkah 

melangsungkan shalat fardhu berjamaah 

dengan empat orang imam yang berbeda 

sesuai dengan mazhabnya masing-masing. 

Jadi perpecahan umat Islam dalam 

melaksanakan shalat fardhu berjamaah di 

Mekkah boleh dikatakan sudah terjadi sejak 

masa-masa awal periode pemapanan mazhab, 

beberapa abad sebelum masa kemunduran. 

Pelaksanaan shalat dengan empat imam dan 

empat jamaah di Masjid Haram setiap waktu 

shalat barangkali dapat dianggap sebagai 

simbol bahwa umat harus bermazhab dan 

karena itu keberadaan mazhab diakui dan 

dikuuhkan eksistensinya sehingga tidak 

boleh dihapuskan. 
20

 

                                                           
20

 Abdullah Sa`id al-Zahrani, A’immat al-

Masjid al-Haram wa Mu’adzdzinuh fi al-`Ahd al-

Sa`udiy ma`a Dzikr li Tarikh al-Imamah wa al-Adzan 



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  59 

Pengelompokan berdasar mazhab juga 

ditemukan di Unversitas Al-Azhar Kairo, 

Mesir sampai masa sekarang. Mahasiswa 

program S1 Fakultas Syari`ah 

dikelompokkan berdasar mazhab menjadi: 

mahasiswa Hanafiah, mahasiswa Malikiyah 

dan mahasiswa Syafi`iyah. Mahasiswa 

bermazhab Hambali disatukan dengan 

mahasiswa bermazhab Syafi`iyah. Ada dosen 

yang menyatakannya pembagian ini 

dilakukan sekedar untuk memudahkan, 

karena mereka pada umumnya sudah terikat 

dengan suatu mazhab dan hanya familiar 

dengan mazhab yang dia anut. Jadi terlalu 

sukar kalau mereka dimasukkan ke dalam 

satu kelas. Pendapat ini ada benarnya karena 

pada program Magister dan Doktoral 

pengelompokan ini tidak lagi terjadi serta 

merta berdasar mazhab, tetapi berdasar 

metode: tahliliyah, ushul fiqih, fiqih 

muqaranah mazahib dan siyasah syar`iyah. 
21

 

Uraian di atas barangkali bisa 

menunjukkan bahwa keberadaan mazhab 

empat pada saat ini menjadi sangat kuat, 

bahkan ada kesan perbedaan yang ada 

diantara mereka pun dipertahankan bahkan 

dipertajam, sehingga upaya untuk 

mendekatkan perbedaan yang ada antara 

mazhab, apalagi yang akan berupaya 

menghasilkan pendapat baru untuk 

mengubah kemapanan ini, tentu akan 

mengalami kesulitan dan tidak akan 

berkembang karena akan ditentang dan 

ditolak. Barangkali dengan alasan inilah 

dapat dipahami kenapa pembaharuan yang 

dilakukan oleh Ibnu Taymiyah dan murid-
                                                                                         

wa al-Maqamamat fi al-Masjid al-Haram, (Bahadur 

Press, cet. 1, 1998), h. 91 dst 
21

http://alyasaabubakar.com/2013/07/pengerti

an-fiqih-dan-perkembangannya/di akses tanggal 11 

Januari 2018 

muridnya (seperti Ibnu Qayyim) di belahan 

timur, serta al-Syathibiy dan Ibnu Khaldun di 

belahan barat tidak mendapat perhatian yang 

terlalu serius dan hanya dianggap sebagai hal 

yang biasa saja.  

Di negara Arab Saudi, kaidah ini tidak 

berlaku sama sekali, hal ini dikarenakan di 

negara tersebut tidak dikenal istilah 

‘banding’ dalam pengadilan. Sehingga 

keputusan yang telah ditetapkan oleh seorang 

hakim tidak dapat diganggu gugat sama 

sekali. Kalaupun ada pengadilan setelah 

keputusan di tetapkan itu hanya sebatas 

untuk memberikan pandangan dan tidak 

dapat mengubah keputusan yang telah 

ditetapkan dan hanya dianggap sebagai salah 

satu bentuk toleransi saja.
22

 

Dalam bahasan ini ditekankan adanya 

proses berpikir kreatif. Berpikir kreatif ini 

merupakan proses yang oleh Abdul Hamid 

Abu Sulayman disebut restrukturisasi ijtihad 

untuk mengikuti dinamika problematika 

keislaman sehingga mampu menghasilkan 

konsep syariah yang up to date (sesuai 

zaman).
23

 

PENUTUP 

Kaidah al-Ijtihad Laa Yunqadlu bil Ijtihad 

adalah kaidah kulliyyah aghlabiyyah ( 

mayoritas-representatif ). Kaidah tersebut 

bersifat global, yang artinya masuk di segala 

aspek, baik ubudiyyah, muamalah, Jinayah 

dan lain-lain. Juga bersifat representatif yang 

artinya tidak seluruhnya mengikat ke semua 

                                                           
22

 Sir Muhammad Iqbal, The Reconstruction 

of Religious Thought in Islam (Pakistan: Lahore, 

1962), h. 164. 
23

 Mawardi, Fiqh Minoritas, 204. Baca juga 

Abdul Hamid Abu Sulayman, Towards as Islamic 

Theory of International Relations: New Directions 

for Methodology and Thought (Herndon, Virginia: 

III T, 1993). 



Juli – Desember 2018 
Al-Qadhâ: Vol. 5, No. 2, Juli 2018 

 

60 

 

permasalahan. Sebuah kaidah yang sangat 

mengikat dalam konteks hukum namun juga 

tidak meninggalkan fleksibilitas dalam 

menyelesaikan masalah sesuai tuntutan yang 

berkembang. 

Fleksibilitas disini sangat penting karena 

mengandung maslahat, dimana terdapat hal-

hal yang menjadikan hukum berubah maka 

hal tersebut harus dipegang. Darisinilah hak 

syarak yang diberikan kepada kaum muslim 

begitu terlihat kemaslahatannya.  

Namun bukan berarti konsep tersebut 

tidak mengandung kepastian hukum. 

Kepastian hukum dari kaidah justru lebih 

tampak karena dengan membenarkan ijtihad 

yang kedua seseorang diharuskan 

mengamalkan isi dari ijtihad tersebut. 

Pengamalan hasil ijtihad yang kedua 

sekaligus mengindikasikan bahwa hukum 

yang dikeluarkan tersebut mengandung 

kepastian hukum. 

Bahwa keputusan Umar berbeda dengan 

Abu Bakar, dan keputusan Umar yang kedua 

berbeda dengan keputusannya yang pertama 

menjadi otoritas berlakunya konsep ini. Para 

sahabat-sahabat lain tidak menolak hasil 

yang pertama, juga tidak menolak hasil 

ijtihad yang kedua adalah bukti sahih 

keduanya dianggap benar. Karena dianggap 

benar maka keduanya mendapatkan tempat 

yang sama dan sejajar di mata para sahabat 

juga di mata syarak. 

Namun bukan berarti konsep tersebut 

selamanya lurus. Ada kalanya konsep 

tersebut berbelok dari relnya sebagaimana 

contoh-contoh di atas. Terdapatnya 

pengecualian tersebut dikarenakan ada 

sebab-sebab tertentu yang mengharuskannya 

sehingga ijtihad yang pertama harus 

dibatalkan. Bentuk pengecualian tersebut 

adalah gambaran umum bagi sebuah kaidah 

yang tidak hanya berlaku pada kaidah ini saja 

tetapi juga kaidah-kaidah lain. 

Dengan demikian bisa disarikan bahwa 

kepastian hukum tidak berarti hukum 

tersebut selamanya berjalan lurus, terkadang 

hukum yang dianggap berbelok dari asalnya 

juga memiliki kepastian hukum.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Haq, dkk., Formulasi Nalar Fiqh; 

Telaah Kaidah Fiqh Konseptual, Cet. II, 

Surabaya, Khalista, 2006 

 

Abu fadhal Jamaluddin Muhammad bin 

Makram bin Manzhur, Lisanul Arab, 

Beirut: Dar Shadir, t.th 

 

Abdullah Sa`id al-Zahrani, A’immat al-

Masjid al-Haram wa Mu’adzdzinuh fi al-

`Ahd al-Sa`udiy ma`a Dzikr li Tarikh al-

Imamah wa al-Adzan wa al-Maqamamat 

fi al-Masjid al-Haram, Bahadur Press, 

cet. 1, 1998 

 
Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-

Qazwini, Sunan Ibn Majah, Beirut: Dar 

al-Fikr, 1995 

Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin 

Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-

Jami’u as-Sahih, juz 9, bab Ajru al-Hakim 

Abdul Haq, dkk., Formulasi Nalar Fiqh; 

Telaah Kaidah Fiqh Konseptual, Cet. II, 

Surabaya: Khalista, 2006 

 

Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta’rifat, 

Jeddah: al-Haramain, 2001 

 

 Ibn Umar ad-Daruquthni, Sunan Daruquthni, 

Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001 

 

Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-

Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-

Furu’, Cet. II, Jeddah: al-Haramain, 1960 

 

Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin 

Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-

Jami’u as-Sahih, juz 9, bab Ajru al-

Hakim,  



Juli – Desember 2019 
Al-Qadhâ: Vol. 6, No. 2, Juli 2019 

 

 

Analisis Kaidah Al-Ijtihad La Yunqadh Bi Al-Ijtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam 

|  61 

Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta’rifat, 

Jeddah, al-Haramain, 2001 

 

Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-

Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-

Furu’, Cet. II, Jeddah, al-Haramain, 1960 

 

Muhammad Shidqi bin Ahmad al-Burnu, Al-

Wajiz fi Idlahi Qawa’idi al-Fiqhi al-

Kulliyah, Saudi Arabia, Muassasah ar-

Risalah, tt 

 

Muhammad Abdul Aziz al-Halawi, Fatwa 

dan Ijtihad Umar bin Khaththab, Ensiklo-

pedia Berbagai Persoalan Fiqh, 

Surabaya: Risalah Gusti, 2003 

 
Sir Muhammad Iqbal, The Reconstruction of 

Religious Thought in Islam, Pakistan: 

Lahore, 1962 

 
Zain al-Abidin bin Ibrahim bin Nujaim, al-

Asybah wa al-Nadha’ir, Cet I, Beirut: Dar 

al-Kutub al’Ilmiyyah, 1980 
 

  


