Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

Juli — Desember 2018

ANALISIS KAIDAH AL-1JTIHAD LA YUNQADH Bl AL-IJTIHAD DAN
APLIKASINYA DALAM HUKUM ISLAM

Muhammad Rusdi bin Muhammaddiah
muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id
Dosen Fakultas Syaraiah IAIN Langsa

Abtsract. The principle of al-ljtihad la Yungadh bi al-ljtihad is a rule of kulliyah aghlabiyah
(mayoritative-representative) in the study of Usul Jurisprudence. In the construction of Islamic
law itself, ijtihad is an important media which plays a very large role. Without ijtihad, of course
Islamic scholarship will be poor and arid in responding to various problems in accordance with
the time and place. The problem that then arises from the open door of ijtihad is, when an ijtihad
has gained legitimacy, whether the legal product from the results of ijtihad can be canceled and
annulled simply by other ijtihad results. This becomes interesting and important especially with
something related to legal certainty. A comprehensive discussion of these rules will provide a
complete picture and then contextualized in various legal practices in Indonesia, especially
Islamic legal practices in order to produce legal certainty in an issue.

Keywords: ljtihad, al-1jtihad La Yungadh bi al-ljtihad, Islamic law

Abtsrak. Kaidah al-ljtihad la Yungadh bi al-ljtihad adalah suatu kaidah kulliyah aghlabiyah
(mayoritatif-representatif) dalam kajian Ushul Fikih. Dalam konstruksi hukum Islam sendiri,
ijtihad merupakan sebuah media penting yang memainkan peranan yang sangat besar. Tanpa
ijtihad, tentu khazanah keilmuan Islam akan miskin dan gersang dalam merespon berbagai
problem yang sesuai dengan waktu dan tempat. Masalah yang kemudian muncul dari pintu
ijtihad yang terbuka ini adalah, ketika sebuah ijtihad telah mendapat legitimasi, apakah produk
hukum dari hasil ijtihad tersebut bisa dibatalkan dan dianulir begitu saja oleh hasil ijtihad yang
lain. Hal ini menjadi menarik dan penting terlebih dengan sesuatu yang berkaitan dengan
kepastian hukum. Pembahasan tentang kaidah ini secara komprehensif akan memberikan
gambaran yang utuh untuk kemudian dikontekstualisasikan dalam berbagai praktek hukum di
Indonesia terutama praktek hukum Islam demi menghasilkan kepastian hukum dalam suatu
permasalahan.

Kata Kunci: Ijtihad, al-ljtihad La Yungadh bi al-Ijtihad, Hukum Islam

PENDAHULUAN yang dapat dipertanggung-jawabkan secara

ljtihad  merupakan sebuah  upaya
pencerahan bagi pembaharuan hukum yang
berhubungan dengan kejadian baru dan
belum didapati di dalam nash, sehingga
diperlukan upaya penggalian hukum syara’

ilmiah. Salah satu upaya untuk mengetahui
ijtihad secara pasti adalah dengan
mempelajari  ilmu  Qawa’id  Fighiyyah.
Qawa’id Fighiyyah sendiri merupakan suatu
cabang ilmu yang mempelajari tentang
kaidah-kaidah  dalam  proses istinbath

48


mailto:muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id

Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

(penggalian) suatu hukum syara’. Berbagai
kaidah telah disusun oleh para ulama dalam
memudahkan  seorang mujtahid  untuk
melakukan istinbath al-Ahkam. Salah satunya
adalah kaidah al-1jtihadu la Yungadhu bi al-
ljtihad. Dalam disiplin ilmu Qawa’id
Fighiyyah, kaidah “al-ljtihadu la Yungadhu
bi al-ljtihad” merupakan salah satu kaidah
kulliyyah aghlabiyyah (mayoritatif-
representatif). Kaidah aghlabiyyah yaitu
kaidah yang cakupannya tidak menyeluruh
terhadap semua permasalahan fikih. Meski
mencakup beragam persoalan, namun dalam
kaidah-kaidah ini terdapat  banyak
pengecualian. Dalam beberapa kaidah,
bahkan ditemukan lebih banyak masalah
yang dikecualikan daripada masalah yang
masuk dalam cakupannya.®

Makna kaidah menurut bahasa :

Dalam kaidah ini ada dua kalimat yang
akan menjadi kajian yaitu kata-kata : JlgiaY)
dan =il
Makna ia¥) menurut bahasa :

Al-ijtihad merupakan bentuk mashdar
dari kata 23), yang berarti mengerahkan
segenap kemampuan, menurut Ibn Faris, al-
jahdu berarti 4l yaitu kemampuan.?

Sedangkan kata (=&l menurut bahasa
merupakan bentuk mashdar dari kata (=
Lali iy yang mempunyai arti runtuh atau
rusak.’

! Abdul Haqg, dkk., Formulasi Nalar Figh;
Telaah Kaidah Figh Konseptual, Cet. Il, (Surabaya:
Khalista, 2006), h. 3

2 |bn Faris, Mujam Magayis al-Lughah, jilid
1, (Beirut: Dar al-Fikr, 1979), h. 486

¥ Abu fadhal Jamaluddin Muhammad bin
Makram bin Manzhur, Lisanul Arab, (Beirut: Dar
Shadir, t.th), maddah o=, jilid 7, h. 242

Pengertian

Kaidah al-ljtihad la Yungadh bi al-
Ijtihad mempunyai pengertian bahwa sebuah
produk hukum dari sebuah hasil ijtihad yang
telah dilaksanakan pada suatu waktu dan
tempat tertentu tidak dapat dianulir seketika
oleh produk hukum dari sebuah hasil ijtihad
pada suatu waktu dan tempat yang lain.
Kaidah ini berlaku terhadap hasil ijtihad
yang dilakukan oleh seorang mujtahid
maupun lebih, baik produk hukum yang
dihasilkan oleh mujtahid tersebut bersifat
personal maupun  kolektif.  Pengertian
mujtahid dalam hal ini juga tidak dibatasi
pada mujtahid yang telah  memiliki
kualifikasi dan syarat-syarat tertentu seperti
yang telah dibahas diberbagai kitab dalam
bab ijtihad, akan tetapi pengertian mujtahid
disini meliputi juga terhadap seseorang yang
pada kondisi tertentu diharuskan untuk
berijtihad dalam sebuah permasalahan. Maka
pada kondisi yang demikian, produk hukum
dari hasil ijtihad seseorang tersebut tidak bisa
dianulir (dibatalkan) begitu saja oleh hasil
ijtihad dirinya sendiri maupun hasil ijtihad
orang lain dalam permasalahan tersebut
meski didapati hasil ijtihad sebelumnya
adalah salah.

Dalam pengertian yang lain adalah, hasil
ijtihad seorang mujtahid pada waktu
sekarang, tidak dapat membatalkan hasil
ijtihadnya pada masa lampau. Begitu juga
halnya dengan hasil ijtihad yang dilakukan
oleh seorang mujtahid, tidak dapat
membatalkan dan dibatalkan begitu saja oleh
hasil ijtihad mujtahid lainnya. Ketentuan
demikian tersebut didasari oleh berbagai
faktor penting, diantaranya adalah:

e Kepastian hukum vyang dihasilkan
oleh ijtihad yang kedua tidak lebih
kuat daripada kepastian hukum yang
dihasilkan oleh ijtihad yang pertama.

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 49



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

e Hasil ijtihad salah seorang Mujtahid
tidak lebih utama untuk diikuti
daripada hasil dari produk ijtihad
mujtahid lainnya.

e Pembatalan hasil ijtihad oleh ijtihad
yang lain dapat mengakibatkan
instabilitas hukum atau tidak adanya
ketetapan hukum. Sebab hasil-hasil
ijtihad akan terus saling
membatalkan, ijtihad yang dulu
dibatalkan oleh ijtihad yang sekarang,
ijtihad yang sekarang akan dibatalkan
oleh ijtihad yang akan datang dan
begitu seterusnya. Tidak adanya
ketetapan hukum ini dapat
mengakibatkan kesulitan dan
kekacauan yang besar.

Makna ijtihad ini tidak hanya berlaku
pada masalah tathbig (penerapan) di
lapangan saja, akan tetapi mencakup dalam
masalah istinbath (penetapan hukum). Hal
tersebut bisa kita lihat dalam permasalahan
gaul gadim dan qaul jadid imam Syafi’i.
Qaul gadim adalah pendapat imam Syafi’i
terhadap suatu hukum ketika beliau berada di
Irak, selama beliau berada di Irak, Imam
Syafi’i berhasil menyusun kitab besar yang
diberi nama kitab al-Hujjah. Sementara gaul
jadid adalah pendapat imam Syafi’i terhadap
suatu hukum ketika beliau berada di Mesir,
dan kitab beliau yang berhasil beliau susun
diberi nama al-Umm yang berarti induk dari
segala kitab Syafi’i. Oleh karena itu,
berdasarkan pemahaman kaedah ini, jelaslah
kepada kita bahwa pendapat Imam Syafi’i
ketika beliau berada di Irak (gaul gadim)
tetap sah dan tidak dapat dianulir dengan
pendapat yang muncul ketika beliau berada
di Mesir (gaul jadid).® Hal ini juga

* Moh. Adib Bisri, Terjemah al-Faraid al-
Bahiyyah (Jakarta: Menara Kudus, 1997), h. 29

berdasarkan pendapat sebagian Ulama’ yang
memberi alasan bahwa ijtihad yang kedua
seperti ijtihad yang pertama. ljtihad yang
pertama menjadi kuat karena telah
diputuskan dan dilaksanakan, maka tidak
bisa dibatalkan dengan ijtihad-ijtihad lain.’
Landasan bahwa hal tersebut telah
diputuskan dan dilaksanakan adalah yang
kemudian menjadi patokan sebagian Ulama’
tersebut.

Alasan-alasan diatas menegaskan bahwa
kaidah ini tidak menjadikan hukum bersifat
tidak pasti. Hal ini bisa dilihat bahwa hasil
ijtihad yang kedua harus dilakukan
sepenuhnya oleh orang yang meyakininya,
namun bukan berarti  hasil tersebut
membatalkan hasil ijtihad yang pertama,
sehingga hasil ijtihad yang kedua bersifat
pasti dan mengikat. Syara’ mengakui dan
melegitimasi ~ hasil  ijtihad  tersebut,
sebagaimana kisah Umar yang berbeda
dengan  Abu Bakar namun tidak
membatalkan hasil keputusan Abu Bakar.
Maka bisa digaris bawahi bahwa hasil ijtihad
yang kedua mendapat legitimasi dari syara’,
sebagaimana hasil ijtihad yang pertama.

Definisi Ijtihad

Ijtihad secara etimologi adalah
mengerahkan kemampuan. Adapun ijtihad
secara terminologi adalah mengerahkan segala
kemampuan untuk mencapai sebuah maksud.
Dalam kitab at-Ta’rifat disebutkan:®

:C)Ua.w'ﬁ\ 39, CM)}\ JA a3 sl

s oS b b m gl ekl £l

> Zain al-Abidin bin Ibrahim bin Nujaim, al-Asybah
wa al-Nadhair, Cet |, ( Beirut: Dar al-Kutub
al’Ilmiyyah, 1980), h. 105
® Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta rifat,
(Jeddah: al-Haramain, 2001), h. 8.
50



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

“ ljtihad secara bahasa ialah mengerahkan
kemampuan, sedangkan secara istilah ialah:
pengerahan kemampuan seorang yuris Islam
(fagih) untuk menghasilkan dzann/ dugaan
kuat mengenai hukum syar’i ”

Dalam kitab yang sama juga

disebutkan dengan istilah sebagai berikut:
igr oo dsdl Clb (3 sses) Jdy ol Yl

BRI

“ljtihad  ialah  mengerahkan  segala
kemampuan dalam rangka mencapai suatu
tujuan dari sisi pengambilan dalil”.

Apabila ijtihad yang dilakukan benar
‘menurut’ Allah, maka ijtihad tersebut
dinamakan ijtihad al-shawab  (benar),
sedangkan ijtihad yang dilakukan tidak
benar, maka disebut ijtihad yang khata’
(salah). Namun apapun ijtihad tersebut, baik
salah maupun benar, keduanya tetap
mendapat pahala dari  Allah  SWT.
Sebagaimana sabda Nabi SAW:

ab Wasf o)y 0l alb olol (ST sgenl 13

o

“Apabila seorang Hakim berijtihad dan
benar, maka ia memperolen dua pahala,
sedangkan apabila ijtihadnya tidak tepat,
maka memperoleh satu pahala ™.

Dalam kitab Sahih Bukhari

disebutkan:’

" Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin
Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-Jami'u as-
Sahih, juz 9, (Beirut: Dar al-Fikr, t.th), bab Ajru al-
Hakim, hadis nomor 7352, h. 94

A o g pel 3 aid e sl
BRI CRUS S V(NP

o dn st e B ol g e 22
At asd K03y Ok dlog ol 4
20t Ky ol B owl 7
of coudt i &3555 J6 2 4B s
H SIS JE g e g K
Le 065 5p of 22 A e g e
L R (S IR

z

&jﬂ&ﬁ\&o&\fwd\f
m':

Apabila seorang melakukan ibadah
berdasarkan ijtihad dan ternyata pada waktu
berikutnya ijtihadnya berubah, maka tidak
diwajibkan gadla’ (mengganti) ibadah yang
telah dilakukan dengan ijtihadnya yang
pertama. Namun dalam pelaksanaan ibadah
selanjutnya, harus berdasarkan ijtihad yang
kedua tersebut. Berdasarkan kaidah inilah,
gaul jadid (pendapat baru) Imam Syafi’i
tidak membatalkan gaulnya yang gadim
(lama).

Kaidah ini berlaku dalam segala bidang,
baik bidang ibadah, muamalah maupun yang
lainnya. Contoh: Seseorang ketika akan
melaksanakan shalat dan berijtihad tentang
arah kiblat. Kemudian di tengah-tengah
shalat, ijtihadnya berubah dan tidak sama
dengan hasil ijtihadnya yang pertama. Maka
dia harus menggunakan hasil ijtihadnya yang
kedua serta tidak diwajibkan gadia’.
Meskipun ijtihad yang dihasilkan oleh orang

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 51



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

tersebut bisa saja berubah sampai empat kali
sehingga dia merubah arah kiblat empat kali
dalam satu waktu shalat seperti shalat zhuhur
misalnya.

Contoh lain dari implementasi kaidah ini
adalah seorang hakim ketika memutuskan
suatu perkara dengan ijtihad, apabila
kemudian  dia  berijtihad lagi  dan
keputusannya berubah, hasil keputusannya
yang Kkedua tidak dapat membatalkan
keputusannya yang pertama.

Karena itu, para ulama dalam literaratur
fikih membagi ijtihad dalam tiga kategori:®
1. ljtihad seorang mujtahid dalam ranah

masalah ijtihadiyyah untuk mencapai
titik zhan (dugaaan kuat) tentang status
hukumnya. Dalam arti, tatkala seorang
mujtahid mencetuskan sebuah produk
hukum dalam masalah yang tidak ada
nash  qath’i ~ yang  memberikan
justifikasi hukum, dan juga tidak
berseberangnan  dengan  al-Quran,
hadis, dan ijma’, maka hukum yang
dicetuskan dianggap legal, mengikat,
dan tidak dapat dianulir oleh hasil
ijtihad baru, baik dari dirinya sendiri
maupun dari mujtahid lain.

2. ljtihad seorang qgadhi yang masih
taglid (belum berpredikat mujtahid
muthlag) pada hal-hal yang
termasuk wilayah ijtihadiyyah, atau
dalam  pengambilan  keputusan
hukum masih mengikuti intstruksi
atasannya (hakim). Seperti dalam
poin yang pertama, hukum yang
dicetuskan seorang gadhi sama
sekali tidak dapat dianulir.

3. ljtihad yang belum sampai pada

tataran sesungguhnya (substantif).

 Muhammad Shidqi al-Burnu, al-Wajiz fi
Idlah al-Qawaid, (Riyadh: Muassasah Risalah, 1983),
cet. I, h. 260

Ijtihad disini cuma bernilai sebagai

kesungguhan yang berhasil

dilakukan oleh si pelaku. Inilah
makna ijtihad yang bisa dilakukan
oleh siapa saja. Seperti orang yang

berubah hasil ijtihadnya dalam

menentukan arah kiblat.

Ijtihad mujtahid dalam kasus yang sama.

Seorang  mujtahid  apabila  telah
menetapkan suatu keputusan yang bersumber
dari ijtihadnya, sementara pada waktu dan
keadaan yang lain ia menemukan dan
menghadapi permasalahan yang sama, maka
fugaha berbeda pendapat terhadap langkah
yang dilakukan oleh mujtahid tersebut
menjadi:

Pertama, ia wajib mengulangi ijtihad
secara mutlak. Kewajiban ini berdasarkan
pertimbangan adanya kemungkinan
perubahan  hasil ijtihad,  disamping
kemungkinan permasalahan yang diteliti
pada ijtihad pertama tidak sama persis seperti
yang terjadi pada ijtihad yang kedua

Kedua, tidak ada kewajiban bagi
mujtahid tersebut untuk mengulang secara
mutlak ijtihadnya. Karena pada dasarnya
mujtahid tidak akan melakukan pembahasan
dan penelitian secara terperinci pada kasus
kedua terhadap sesuatu yang belum pernah ia
lakukan pada tahap awal. Artinya, menurut
pendapat kedua ini, ia telah lengkap
melakukan observasi yang dapat
dipertanggung jawabkan saat melakukan
ijtihad yang pertama, sehingga ia tidak perlu
melakukan ijtihad baru karena latar belakang
masalah dan penyelesaian (solusi) dari
masalah tersebut yang cenderung sama.

Ketiga, harus dibagi perinciannnya

secara objektif. Rincian pertama, apabila
52



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

seorang mujtahid masih mengingat metode
ijtihad yang telah dilakukan pertama, maka ia
tidak perlu mengulangi ijtihadnya. Karena
pada dasarnya ia tidak dikatakan sebagai
orang yang pernah melakuan ijtihad.
Pendapat ini didukung oleh Fakhr al-Din al-
Razi, al-Amudiy, dan Taj al-Din al-Subki.’
Ini merupakan pendapat yang paling sesuai
dengan pembahasan gawa’id fighiyyah al-
Ijtihad la yungadl bi al-ijtihad.

Jenis-Jenis ljtihad (Mujtahid)

Jenis-jenis mujtahid disebut juga tingkatan
(stratifikasi) mujtahid. Stratifikasi ijtihad ada
dua, yaitu mujtahid muthlaq dan mujtahid
madzhab. Mujtahid mutlag adalah mujtahid
yang mampu menggali hukum-hukum agama
dari sumbernya. Di samping itu, ia pun
mampu menerapkan dasar-dasar pokok
sebagai landasan ijtihad.

Mujtahid muthlaq dibagi kepada dua
kelompok. Pertama, mujtahid muthlaq
mustaqil, yaitu mujtahid yang dalam
ijtihadnya menggunakan berbagai cara dan
metode serta dasar-dasar istinbath al-Ahkam
yang ia susun sendiri. la tidak taglid kepada
mujtahid lainnya. Bahkan metode dan dasar-
dasar yang ia susun menjadi mazhab
tersendiri.  Yang termasuk  kelompok
mujtahid muthlag mustagil adalah empat
mazhab figh, masing-masing Imam Abu
Hanifah, Imam Malik, Imam Syafii, dan
Imam Hambali.

Kedua, mujtahid muthlag muntasib, yaitu
mujtahid yang telah mencapai derajat
muthlag mustaqil, tetapi ia tidak menyusun
metode tersendiri dalam persoalan-persoalan
hukum. Kelompok ini tidak taglid kepada
imamnya tanpa dalil dan keterangan. la

% Tagiyuddin Abu Bakr Muhammad bin Abd
al-Mu’min al-Hishny, Kitab al-Qawa ’id, (Riyadh:
Makatabah al-Rusydu, 1997), cet. I, Juz Ill, h. 344

menggunakan keterangan imamnya untuk
meneliti  dalil-dalil dan sumber-sumber
pengambilannya. Contohnya, al-Muzanni
dari mazhab Syafii, al-Hasan bin lyad dari
mazhab Hanafi.

Sedangkan  mujtahid mazhab ialah
mujtahid yang mampu mengeluarkan hukum-
hukum agama yang tidak dan atau belum
dikeluarkan oleh mazhabnya dengan cara
menggunakan metode yang telah disusun
olen mazhabnya. Seperti Abu Jakfar al-
Thahtawi dalam mazhab Hanafi.

Mujtahid mazhab dibagi dua; pertama,
mujtahid takhrij; kedua, mujtahid tarjih atau
muijtahid fatwa.™®

Dasar Kaidah

Para Ulama’ menetapkan kaidah ini
berangkat dari landasan yang kuat. Landasan
tersebut adalah dasar bagi mereka untuk
merumuskan kaidah ini. Dasar dari kaidah ini
adalah perbedaan keputusan di antara para
sahabat dan mendapat ljmak mereka. Di
antaranya;

1. Diriwayatkan dari Ibnu Sibagh:
“Sesungguhnya Abu Bakar ra
memberi keputusan hukum pada
beberapa masalah. Kemudian

Umar ibn Khattab memberikan
keputusan hukum yang berbeda
atas masalah-masalah tersebut.
Namun Umar tidak membatalkan
keputusan Abu Bakar dan tetap

mengakuinya”.

1 Muhammad Abdul Aziz al-Halawi, Fatwa
dan ljtihad Umar bin Khaththab, Ensiklo-pedia
Berbagai Persoalan Figh (Surabaya: Risalah Gusti,
2003), h. 9.

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 53



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

2. Umar pernah memberi keputusan
dua kali yang berbeda pada satu
kasus. Dimana keputusan Umar
yang pertama berbeda dengan
keputusannya yang kedua serta
beliau tidak membatalkan

keputusannya yang terdahulu.

Terkait dengan keputusan yang
berbeda tersebut, Umar berkata:
ol e 15 il e ol
“Itu adalah yang kami putuskan
pada masa lampau, dan ini adalah
keputusan kami sekarang ”.**

Dari dasar di atas, dapat dipahami bahwa
sebuah hasil ijtihad tidak dapat merubah atau
membatalkan ijtihad yang lain. Baik ijtihad
yang dilakukan oleh seorang mujtahid
maupun antar beberapa mujtahid. Berangkat
dari hal tersebut, akhirnya muncul sebuah
kaidah bahwa “ Ijtihad tidak dapat dibatalkan

oleh ijtihad yang lain .

Dalil kaidah:

Kaidah al-Ijtihad la yungadhu bi al-
ljtihad bersumber dari al-Quran, sunnah,
ijma’ dan atsar.

Adapun dalil kaidah ini dari al-

Qur-an :
Firman Allah Ta’ala QS. Al-Anfal
:67-68 :

! Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-
Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-Furu’, Cet. Il,
(Jeddah: al-Haramain, 1960), h. 71-72

S8 o Skt Y g o
LS L A eV A A
S5 g B e SETY(67)
(68) rks iie Zisfiug
“Tidak patut bagi seorang Nabi mempunyai
tawanan, sebelum ia dapat melumpuhkan
musuhnya di muka bumi. Kamu menghendaki
harta benda duniawi, sedangkan Allah
menghendaki (pahala) akhirat (untukmu).
Dan Allah Mahaperkasa lagi
Mahabijaksana, (QS. 8:67) Kalau sekiranya
tidak ada ketetapan yang telah terdahulu
dari Allah, niscaya kamu ditimpa siksaan
yang besar karena tebusan yang kamu ambil.

(QS. 8:68)
Firman Allah : 3ol & 0,5 O 8 S8,

ayat ini  menunjukkan bahwa tidak
semestinya seorang Nabi  mempunyai
tawanan perang yang bisa ditebus atau tidak,
kecuali  Allah telah  menyempurnakan
kemenangan kepadanya dan ini tidak
mungkin terjadi kecuali Rasulullah telah
dapat melumpuhkan semua musuhnya yang
ada dimuka bumi. Dan ini sebagaimana yang
diriwayatkan oleh ibn Abbas, Bukhari dan
mayoritas ahli tafsir.*?

Dan vyang terjadi waktu itu timbul
perbedaan pendapat antara Abu Bakar dan
Umar, Abu Bakar berpendapat untuk
mengambil tawanan, sedangkan Umar lebih
berpendapat untuk dibunuh. Rasulullah Saw

12 Muhammad bin Jarir at-Thabari, Tafsir
Thabari, (Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyyah, 1992), juz
10, h. 42

54



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

lebih memilih pendapat Abu Bakar waktu itu
dengan menjadikan mereka tawanan dan
mengambil pajak dari mereka. Lalu Allah
mewahyukan kepada Rasul bahwasanya apa
yang telah dilakukan oleh Rasul merupakan
ijtihad yang keliru, karena yang benar adalah
melenyapkan (membinasakan) mereka dari
muka bumi sebagaimana yang di sarankan
olen Umar. Oleh karena itu Rasul menangis
dan berkata :’kalaulah hari ini Allah
menurunkan azab kepada kita sungguh
semua kita akan celaka kecuali Umar™
Walaupun demikian Rasulullah tetap tidak
membunuh mereka seperti yang disarankan
oleh Umar, tetapi tetap mengambil musyrikin
itu sebagai tawanan seperti yang di
ijtihadkan oleh Abu Bakar (walaupun ijtihad
itu salah). Oleh karena itu ayat ini menjadi
dalil dari kaidah al-ljtihad La Yungadhu bi
al-ljtihad
Dalil dari sunnah :

Yang pertama adalah yang diriwayatkan
olen Amir bin Rabi’ah dari ayahnya beliau
berkata: ketika kami melakukan perjalanan
dengan Rasulullah Saw, cuaca sedang
mendung, dan sulit bagi kami untuk
menentukan arah kiblat, maka kami terus saja
melakukan shalat, ketika cuaca sudah cerah
kembali kami menyadari bahwa kami telah
shalat bukan ke arah kiblat, maka kami
ceritakan hal itu kepada Rasulullah saw lalu

turunlah ayat: &1 433 &5 1355 LB

Yang kedua adalah yang diriwayatkan
dari Atha’ bin Jabir beliau berkata : ketika
kami bersama Rasulullah dalam perjalanan,
tiba-tiba cuaca berubah menjadi mendung,
ketika itu kami berselisih paham tentang arah
kiblat, maka setiap dari kami shalat dengan
keyakinan arah kiblat masing-masing. Ketika
cuaca kembali cerah dan kami sudah bisa

1 1bid, h. 48.

¥ Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-
Qazwini, Sunan Ibn Majah, (Beirut: Dar al-Fikr,
1995),bab orang yang shalat tidak menghadap kiblat
dalam keadaan mendung dan dia tidak mengetahui
arah kiblat, nomor hadis 1020 jilid 1, h.326

melihat posisi matahari maka kami dapati
shalat kami tidak mengarah ke arah kiblat,
maka kami menceritakan hal itu kepada
Rasulullah dan beliau bersabda : “Shalat
setiap kalian telah diterima oleh Allah”.*
Dua hadist tersebut diatas secara tegas
menyebutkan bahwa shalat Sahabat dalam
hari yang mendung yang tidak kelihatan
matahari dan mereka saling berselisih paham
dalam penentuan arah kiblat dan mereka
melaporkan kepada rasul ketika cuaca sudah
kembali cerah dan sabda rasulullah bahwa
shalat mereka telah diterima oleh Allah serta
tidak adanya perintah dari Rasul untuk meng-
i’adah (mengulang) shalat mereka tersebut
menjadi dalil bahwasanya shalat mereka sah,
dan bahwasanya shalat yang dilakukan
dengan berijitihad terhadap arah Kkiblat
seperti dalam kasus hadis tersebut diatas dan
tidak adanya perintah untuk mengulang
kembali shalat tersebut menjadi dalil atas
kaidah al-ljtihad La Yungadhu bi al-ljtihad.

Dalil dari ijma’ :

Ijma’ yang bersumber dari kesepakatan
sahabat dalam melaksanakan kaedah ini, hal
ini sebagaimana ditegaskan oleh Imam As-
Sayuthi : “asal mula dalam kaedah ini
adalah ijma’ sahabat radhiyallahu anhum,
sebagaimana dinukilkan oleh ibn ash-
shabbagh™*®
Dalil dari Atsar :

Diantaranya adalah yang diriwayatkan
dari Wahab bin Munabbih dari al-Hakam bin
Mas’ud al-Tsaqafi beliau berkata : Umar bin
Khattab  pernah  memutuskan  tentang
perempuan yang meninggal, yang
meninggalkan suaminya, ibunya, saudara
lak-laki seibu, saudara perempuan seibu dan
seayah, maka Umar bin Khattab ketika itu
memutuskan untuk menggabung antara
saudara laki-laki seibu, saudara perempuan

!> |bn Umar ad-Daruquthni, Sunan
Daruquthni, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001), kitab
shalat, bab ijtihad arah kiblat, jilid 1, h. 371

16 Al-Suyuthi, Asybah wa an-Nazhair fi al-
Furu’, (Jeddah: Al-haramain, 1960), cet I, h. 101

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 55



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

seayah, dan ibu dengan mendapatkan
sepertiga, maka ketika itu seseorang berkata
kepada beliau: dulu engkau tidak membagi
seperti yang engkau tetapkan hari ini wahai
umar, maka Umar menjawab : keputusan
dulu untuk kasus yang sudah terdahulu, dan
keputusan hari ini adalah untuk kasus
sekarang.'’

Pendapat ulama tentang kaidah ini

Kaidah “al-ijtihadu la yungadhu bi al-

ijtihadi” bila dialih bahasakan ke dalam
bahasa Indonesia berarti: “ijtihad tidak dapat
dibatalkan/ dianulir oleh ijtihad yang lain”.
Artinya, mayoritas ijtihad tidak dapat
dianulir oleh ijtihad yang lain. Tetapi ada
sejumlah ijtihad yang dapat dieliminasi oleh
ijtihad yang lain, sebagai pengecualian dari
kaidah ini.
Maksud dari kaidah ini adalah: Kketika
seorang mujtahid melakukan ijtihad dalam
suatu masalah yang sifatnya syar’iyyah dan
dia mengamalkan hasil ijtihadnya tersebut,
kemudian ia mempunyai pendapat yang baru,
lalu ia berpindah dari ijtihad yang pertama
dalam masalah yang lain, maka ijtihadnya
yang kedua tidak dapat membatalkan hukum
yang dihasilkan dari ijtihadnya yang
pertama.®

Alasan dari tidak batalnya ijtihad dengan
adanya ijtihad yang lain dikarenakan ijtihad
yang kedua tidaklah lebih kuat dari yang
pertama. Pembatalan atas suatu hasil ijtihad
akan membuat hilangnya kepastian hukum.
Ketika ijtihad pertama dibatalkan oleh ijtihad
yang kedua, maka ijtihad yang kedua pun
bisa dibatalkan oleh ijtihad yang lain, karena
setiap ijtihad bisa berubah dan terjadilah
tasalsul ( mata rantai tak berujung ).

Ijtihad yang dimaksud dalam
pembahasan kaidah ini bukanlah ijtihad

7 Ibn Umar ad-Daruquthni, Sunan
Daruquthni, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001),, kitab al-
faraidh, hadis no. 4022, h. 88

8 Muhammad Shidgi bin Ahmad al-Burnu,
Al-Wajiz fi Idlahi Qawa’idi al-Fighi al-Kulliyah,
(Saudi Arabia: Muassasah ar-Risalah, tt), h. 259

dalam pengertian istilah’® saja, tapi yang
dimaksud adalah ijtihad dalam arti yang
lebih luas dari itu, yang mencakup tiga hal:

Ijtihad seorang mujtahid dalam masalah-

masalah dhanniy yang tidak ditemukan dalil
gath’iy mengenainya. Jika hasil ijtihadnya
tidak berbenturan dengan ketentuan al-
qur’an, as-sunnah, dan ijma’, maka harus
dilaksanakan hukumnya dan tidak bisa
dibatalkan, baik oleh mujtahid itu sendiri
(karena perubahan ijtihadnya dalam masalah
itu), atau dari mujtahid lain yang berbeda
pendapat.

Suatu peristiwa yang telah mendapatkan

ketetapan hukum dari seorang gadli. Jika
terdapat gadli lain yang membuat keputusan
berbeda dengan qadi tersebut, meskipun
dalilnya lebih kuat dan dianggap benar, maka
tidak dapat membatalkan keputusan yang
telah ditetapkan gadi pertama, meskipun dalil
yang diangkat lebih lemah atau dianggap
salah.
Masalah-masalah tahary. Seseorang yang
melaksanakan ibadah di suatu tempat atau
keadaan yang membingungkan kemudian
berijtihad maka hasil ijtihadnya tidak
membatalkan ijtihadnya yang lain. Seseorang
yang  berijtihad bahwa dia  harus
bertayammum  kemudian setelah  salat
menemukan air maka hasil shalatnya tidak
batal disebabkan ada air.

Dalil kaidah tersebut adalah ijmak para
Ulama, yakni ketika Abu Bakar r.a membuat
keputusan hukum atas beberapa perkara,
yang berbeda dengan ijtihad Umar r.a.
Ketika Umar r.a menjadi khalifah, beliau
tidak dengan begitu saja menganulir dan
membatalkan hukum hasil ijtihad Abu Bakar

19 Secara istilah, ijtihad berarti usaha serius
seorang ulama untuk mengeksplorasi hukum yang
terkandung di dalam nash syariat. Ijtihad seperti ini
mensyaratkan penguasaan yang mendalam terhadap
berbagai disiplin ilmu yang terkait dengan nas syariat,
dimana tidak semua orang mampu melakukannya.

56



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

r.a.

Keputusan Yang Dapat Dibatalkan

Diantara hasil ijtihad yang dapat
dibatalkan adalah sebagai berikut ini;

Jika seorang ahli figh melakukan ijtihad
serta kemudian melaksanakan hasil dari
ijtihad itu. Setelah itu dia baru mengetahui
dan menyadari bahwa hasil produk dari
ijtihadnya tersebut jelas-jelas salah, maka dia
harus menganulir dan membatalkan produk
ijtihadnya yang pertama dan melaksanakan
hasil dari ijtihadnya yang kedua yang telah
dilakukan. Contoh seorang yang telah
menceraikan istrinya dua kali telah
melakukan khulu’. Kemudian dia berijtihad
yang hasilnya adalah bahwa Ahulu’ tidak
termasuk thalak sehingga dia kembali dengan
istrinya. Setelah itu jelas baginya dengan
melakukan ijtihad berikutnya bahwa khulu’
adalah termasuk thalak, maka dia wajib
menceraikan istrinya karena berarti dia telah
menceraikan istrinya sebanyak tiga Kkali
(bain) dan untuk dapat kembali harus melalui
mukhallil.

Keputusan hakim yang menyimpang
juga harus diubah. Diantara keputusan-

keputusan hakim yang menyimpang dan
harus diubah adalah:
Keputusan  yang tidak sesuai dan

menyimpang jauh dari nash. Termasuk juga
menyimpang dari nash adalah seperti
keputusan hakim dalam masalah wakaf,
bertentangan dengan syarat yang ditetapkan
oleh wagqif (orang yang mewakafkan).
Keputusan yang menyimpang dan tidak
sesuai dari ijma’ ulama. Termasuk
menyimpang dari ijma’ adalah bertentangan
dengan pendapat yang telah disepakati oleh
Imam Mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i
dan Hambali.

Keputusan yang tidak sesuai dengan giyas
jaly (jelas).

Ulama Mazhab Hanafiyah seperti yang
diriwayatkan oleh Imam al-Subki
menambahkan dengan keputusan hukum
yang tidak mempunyai dasar/dalil.

Kemudian selain hal-hal di atas perlu
juga ditinjau dari letak kesalahan keputusan
hakim seperti:

- Produk dari hasil keputusan itu sendiri.
Misalnya jelastidak sesuai dari nash.

- Pengambilan keputusan yang salah. Seperti
keputusan yang diambil karena saksi palsu.

- Proses pengambilan keputusan. Contohnya

keputusan yang diambil atas pertimbangan
saksi yang kemudian baru diketahui bahwa
saksi tersebut ternyata adalah orang fasiqg.

Masalah-masalah yang dikecualikan

Menurut ~ sebagian  ulama  seperti
pengarang kitab nadzam Faraid al-Bahiyah,
pengecualian ini tidak mempunyai patokan

yang pasti. Diantara masalah  yang
dikecualikan tersebut antara lain:
Perubahan yang dilakukan oleh Imam

(kepala negara) berdasarkan kemaslahatan
terhadap tanah yang oleh Imam terdahulu
telah ditetapkan sebagai tanah
khusus/istimewa. Contoh tanah lapangan,
fasilitas umum dan lain semisalnya.

2. Masalah gismatul ijbar (pembagian hasil
tuntutan).
Contoh: Ada seorang pengusaha yang
bangkrut dituntut oleh dua orang koleganya
agar segera melunasi hutangnya masing-
masing dua juta rupiah. Ketika ditaksir,
ternyata harta miliknya hanya bernilai 3 juta
memutuskan

rupiah. Hakim kemudian

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 57



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

membagi rata harta tersebut dan masing-
masing penuntut mendapatkan 1,5 juta.
Kemudian setelah menjadi keputusan, datang
seorang lagi dengan bukti dan saksi yang
kuat bahwa dia juga memberi pinjaman pada
pedagang tersebut serta menuntut untuk
dilunasi. Dalam kondisi tersebut, hakim
dapat membatalkan keputusannya yang
pertama dan membuat keputusan baru
dengan membagi harta pengusaha tersebut
menjadi tiga bagian. Jadi setiap penuntut
mendapatkan satu juta.

3. Masalah Kharij—Dakhil

Contoh: Terjadi persengketaan antara Adi
dan Ari mengenai seekor sapi. Masing-
masing mengaku sebagai pemilik sapi meski
tidak ada yang mempunyai saksi ataupun
bukti. Karena sapi tersebut berada di tangan
Adi, akhirnya hakim memutuskan bahwa
sapi tersebut adalah milik Adi. Keputusan itu
berdasarkan patokan umum bahwa dakhil
(Adi) dimenangkan atas khorij (Ari). Setelah
keputusan dibuat, Ari mendapatkan bukti-
bukti yang menunjukkan bahwa sapi tersebut
adalah miliknya. Berdasarkan kaidah sSsll
2seilh = W (Hukum atas Khorij adalah
berdasarkan saksi), maka hakim dapat
mengubah keputusannya dan memenangkan

Auri sebagai pemilik sapi.

Penerapan Kaidah Pada Masa Sekarang
Pendapat bahwa pintu ijtihad sudah
tertutup, atau paling kurang orang yang

memenuhi syarat untuk berijtihad sudah
tidak ada, secara langsung atau tidak telah
mendorong munculnya rasa fanatik mazhab,
yang pada giliran berikutnya mempertajam

perbedaan yang ada. Masing-masing

berupaya menonjolkan kelebihan imam atau
mazhabnya, yang pada tingkat berikutnya
menyebabkan pertengkaran dan perpecahan,
apalagi ditambah dengan campur tangan

politik atau kekuasaan.

Salah satu puncak dari perpecahan
mazhab ini barangkali adalah apa yang
terjadi di Mekkah, dalam bentuk adanya
shalat fardhu berjamaah di Masjid Haram
berdasarkan mazhab. Abdullah Sa’id Al-
Zahrani, setelah mengutip berbagai Kisah
perjalanan, sampai pada kesimpulan bahwa
sejak akhir abad keempat atau awal abad
kelima hijriah, umat Islam di Mekkah
melangsungkan shalat fardhu berjamaah
dengan empat orang imam yang berbeda
sesuai dengan mazhabnya masing-masing.
Jadi perpecahan umat Islam dalam
melaksanakan shalat fardhu berjamaah di
Mekkah boleh dikatakan sudah terjadi sejak
masa-masa awal periode pemapanan mazhab,
beberapa abad sebelum masa kemunduran.
Pelaksanaan shalat dengan empat imam dan
empat jamaah di Masjid Haram setiap waktu
shalat barangkali dapat dianggap sebagai
simbol bahwa umat harus bermazhab dan
karena itu keberadaan mazhab diakui dan
dikuuhkan eksistensinya sehingga tidak
boleh dihapuskan. °

%0 Abdullah Sa'id al-Zahrani, 4 'immat al-
Masjid al-Haram wa Mu’adzdzinuh fi al-"Ahd al-
Sa’udiy ma'a Dzikr li Tarikh al-Imamah wa al-Adzan
58



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

Pengelompokan berdasar mazhab juga
ditemukan di Unversitas Al-Azhar Kairo,
Mesir sampai masa sekarang. Mahasiswa
program S1 Fakultas Syari ah
dikelompokkan berdasar mazhab menjadi:
mahasiswa Hanafiah, mahasiswa Malikiyah
dan mahasiswa Syafi'iyah. Mahasiswa
bermazhab Hambali disatukan dengan
mahasiswa bermazhab Syafi iyah. Ada dosen
yang menyatakannya pembagian ini
dilakukan sekedar untuk memudahkan,
karena mereka pada umumnya sudah terikat
dengan suatu mazhab dan hanya familiar
dengan mazhab yang dia anut. Jadi terlalu
sukar kalau mereka dimasukkan ke dalam
satu kelas. Pendapat ini ada benarnya karena
pada program Magister dan Doktoral
pengelompokan ini tidak lagi terjadi serta
merta berdasar mazhab, tetapi berdasar
metode: tahliliyah, ushul figih, figih

mugaranah mazahib dan siyasah syar iyah.
21

Uraian di atas barangkali bisa
menunjukkan bahwa keberadaan mazhab
empat pada saat ini menjadi sangat kuat,
bahkan ada kesan perbedaan yang ada
diantara mereka pun dipertahankan bahkan
dipertajam, sehingga upaya untuk
mendekatkan perbedaan yang ada antara
mazhab, apalagi yang akan berupaya
menghasilkan ~ pendapat  baru  untuk
mengubah kemapanan ini, tentu akan
mengalami  kesulitan dan tidak akan
berkembang karena akan ditentang dan
ditolak. Barangkali dengan alasan inilah
dapat dipahami kenapa pembaharuan yang
dilakukan oleh lbnu Taymiyah dan murid-

wa al-Magamamat fi al-Masjid al-Haram, (Bahadur
Press, cet. 1, 1998), h. 91 dst

*hitp://alyasaabubakar.com/2013/07/pengerti
an-figih-dan-perkembangannya/di akses tanggal 11
Januari 2018

muridnya (seperti Ibnu Qayyim) di belahan
timur, serta al-Syathibiy dan Ibnu Khaldun di
belahan barat tidak mendapat perhatian yang
terlalu serius dan hanya dianggap sebagai hal
yang biasa saja.

Di negara Arab Saudi, kaidah ini tidak
berlaku sama sekali, hal ini dikarenakan di
negara tersebut tidak dikenal istilah
‘banding’ dalam pengadilan. Sehingga
keputusan yang telah ditetapkan oleh seorang
hakim tidak dapat diganggu gugat sama
sekali. Kalaupun ada pengadilan setelah
keputusan di tetapkan itu hanya sebatas
untuk memberikan pandangan dan tidak
dapat mengubah keputusan yang telah
ditetapkan dan hanya dianggap sebagai salah
satu bentuk toleransi saja.*?

Dalam bahasan ini ditekankan adanya
proses berpikir kreatif. Berpikir kreatif ini
merupakan proses yang oleh Abdul Hamid
Abu Sulayman disebut restrukturisasi ijtihad
untuk mengikuti dinamika problematika
keislaman sehingga mampu menghasilkan
konsep syariah yang up to date (sesuai
zaman).?®
PENUTUP

Kaidah al-ljtihad Laa Yungadlu bil Ijtihad
adalah kaidah kulliyyah aghlabiyyah (
mayoritas-representatif ). Kaidah tersebut
bersifat global, yang artinya masuk di segala
aspek, baik ubudiyyah, muamalah, Jinayah
dan lain-lain. Juga bersifat representatif yang
artinya tidak seluruhnya mengikat ke semua

%2 Sir Muhammad Igbal, The Reconstruction
of Religious Thought in Islam (Pakistan: Lahore,
1962), h. 164.

% Mawardi, Figh Minoritas, 204. Baca juga

Abdul Hamid Abu Sulayman, Towards as Islamic
Theory of International Relations: New Directions
for Methodology and Thought (Herndon, Virginia:
11T, 1993).

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 59



Juli — Desember 2018

Al-Qadha: Vol. 5, No. 2, Juli 2018

permasalahan. Sebuah kaidah yang sangat
mengikat dalam konteks hukum namun juga
tidak meninggalkan fleksibilitas dalam
menyelesaikan masalah sesuai tuntutan yang
berkembang.

Fleksibilitas disini sangat penting karena
mengandung maslahat, dimana terdapat hal-
hal yang menjadikan hukum berubah maka
hal tersebut harus dipegang. Darisinilah hak
syarak yang diberikan kepada kaum muslim
begitu terlihat kemaslahatannya.

Namun bukan berarti konsep tersebut
tidak mengandung  kepastian  hukum.
Kepastian hukum dari kaidah justru lebih
tampak karena dengan membenarkan ijtihad
yang kedua seseorang diharuskan
mengamalkan isi dari ijtihad tersebut.
Pengamalan hasil ijtihad yang kedua
sekaligus mengindikasikan bahwa hukum
yang dikeluarkan tersebut mengandung
kepastian hukum.

Bahwa keputusan Umar berbeda dengan
Abu Bakar, dan keputusan Umar yang kedua
berbeda dengan keputusannya yang pertama
menjadi otoritas berlakunya konsep ini. Para
sahabat-sahabat lain tidak menolak hasil
yang pertama, juga tidak menolak hasil
ijtihad yang kedua adalah bukti sahih
keduanya dianggap benar. Karena dianggap
benar maka keduanya mendapatkan tempat
yang sama dan sejajar di mata para sahabat
juga di mata syarak.

Namun bukan berarti konsep tersebut
selamanya lurus. Ada kalanya konsep
tersebut berbelok dari relnya sebagaimana
contoh-contoh  di  atas.  Terdapatnya
pengecualian  tersebut dikarenakan ada
sebab-sebab tertentu yang mengharuskannya
sehingga ijtthad yang pertama harus
dibatalkan. Bentuk pengecualian tersebut
adalah gambaran umum bagi sebuah kaidah
yang tidak hanya berlaku pada kaidah ini saja

tetapi juga kaidah-kaidah lain.

Dengan demikian bisa disarikan bahwa
kepastian hukum tidak berarti hukum
tersebut selamanya berjalan lurus, terkadang
hukum yang dianggap berbelok dari asalnya
juga memiliki kepastian hukum.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Hag, dkk., Formulasi Nalar Figh;
Telaah Kaidah Figh Konseptual, Cet. 11,
Surabaya, Khalista, 2006

Abu fadhal Jamaluddin Muhammad bin
Makram bin Manzhur, Lisanul Arab,
Beirut: Dar Shadir, t.th

Abdullah Sa’id al-Zahrani, A’immat al-
Masjid al-Haram wa Mu’adzdzinuh fi al-
"Ahd al-Sa’udiy ma'a Dzikr li Tarikh al-
Imamah wa al-Adzan wa al-Magamamat
fi al-Masjid al-Haram, Bahadur Press,
cet. 1, 1998

Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-
Qazwini, Sunan Ibn Majah, Beirut: Dar
al-Fikr, 1995

Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin

Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-

Jami’u as-Sahih, juz 9, bab Ajru al-Hakim

Abdul Hag, dkk., Formulasi Nalar Figh;

Telaah Kaidah Figh Konseptual, Cet. II,
Surabaya: Khalista, 2006

Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta rifat,
Jeddah: al-Haramain, 2001

Ibn Umar ad-Daruquthni, Sunan Daruquthni,
Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2001

Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-
Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-
Furu’, Cet. Il, Jeddah: al-Haramain, 1960

Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin
Ibrahim bin al-Mughirah Al-Bukhari, al-
Jami’u as-Sahih, juz 9, bab Ajru al-
Hakim,

60



Al-Qadha: Vol. 6, No. 2, Juli 2019

Juli — Desember 2019

Ali bin Muhammad al-Jurjani, At-Ta rifat,
Jeddah, al-Haramain, 2001

Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar as-
Suyuti, al-Asybah wan Nadha-ir fi al-
Furu’, Cet. Il, Jeddah, al-Haramain, 1960

Muhammad Shidgi bin Ahmad al-Burnu, Al-
Wajiz fi Idlahi Qawa’idi al-Fighi al-
Kulliyah, Saudi Arabia, Muassasah ar-
Risalah, tt

Muhammad Abdul Aziz al-Halawi, Fatwa
dan ljtihad Umar bin Khaththab, Ensiklo-
pedia  Berbagai  Persoalan  Figh,
Surabaya: Risalah Gusti, 2003

Sir Muhammad Igbal, The Reconstruction of
Religious Thought in Islam, Pakistan:
Lahore, 1962

Zain al-Abidin bin Ibrahim bin Nujaim, al-
Asybah wa al-Nadha 'ir, Cet |, Beirut: Dar
al-Kutub al’Ilmiyyah, 1980

Analisis Kaidah Al-ljtihad La Yungadh Bi Al-ljtihad Dan Aplikasinya Dalam Hukum Islam

| 61



