ATTARBAWI &~

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan
Volume 7 Nomor 1 Tahun 2020
doi: 10.32505/tarbawi.v7i1.2059

Evolusi Institusi Pendidikan Islam Klasik Evolution of
Classical Islamic Education Institutions

Muhammad Yunus Ibrahim
[AIN Langsa

yunusibrahim1959@gmail.com

Abstract

This article aims to export the History of Islamic Education which has lasted approximately 14 centuries
ago, that is since the prophet Muhammad was sent to be an apostle. Initially, education took place simply,
with the mosque as the centre of the learning process, the Koran and Hadith as the main curriculum of the
Prophet himself acted as a teacher in the education process, but after the Prophet's death, Islam continued
to develop to the end of the Arabian peninsula. Islamic educational institutions are very important in
achieving the success of the education process because the institution functions as a mediator in
regulating the course of the educational process. Nowadays it seems that education cannot be called if
there is no institution. Because education plays a central role in Islam. Science becomes the backbone of
Islamic teachings. More than 800 verses of the Qur’an mention, allude or discuss the importance of science.
Just a comparison, only 90 Quranic verses discuss figh or Islamic jurisprudence. Islamic education is very
closely related to educational institutions because Islamic education has an institution that helps. Islamic
educational institutions are a place or place where the process of Islamic education takes place
simultaneously with the process of civilization, and it starts from the family environment.

Keywords: Evolution, Educational Institution, Classic

Abstrak

Artikel ini bertujuan mengeksporasi Sejarah Pendidikan Islam telah berlangsung kurang lebih 14 abad
yang telah lalu, yakni sejak nabi Muhammad diutus menjadi rasul. Pada awalnya pendidikan berlangsung
secara sederhana, dengan masjid sebagai pusat proses pembelajaran, Alquran dan Hadis sebagai
kurikulum utama Rasulullah sendiri berperan sebagai guru dalam proses pendidikan tersebut, tetapi
setelah Rasulullah wafat Islam terus berkembang sampai ke ujung jazirah Arab. Lembaga pendidikan
Islam merupakan hal yang sangat penting dalam mencapai keberhasilan proses pendidikan, karena
lembaga berfungsi sebagai mediator dalam mengatur jalannya proses pendidikan. Dewasa ini tampaknya
tidak bisa disebut pendidikan apabila tidak ada lembaganya. Karena pendidikan memainkan peran
sentral dalam Islam. Ilmu menjadi tulang punggung (backbone) ajaran Islam. Lebih dari 800 ayat
Alquran menyebut, menyinggung atau membahas tentang pentingnya keilmuan. Sekedar perbandingan,
hanya 90 ayat Alquran yang membahas tentang figh atau ilmu hukum Islam. Pendidikan Islam, sangatlah
erat hubungannya dengan lembaga-lembaga pendidikan karena suatu pendidikan Islam meliki lembaga
yang membantu. Lembaga pendidikan Islam adalah wadah atau tempat berlangsungnya proses
pendidikan Islam yang bersamaan dengan proses pembudayaan, dan itu dimulai dari lingkungan
keluarga.

Kata Kunci: Evolusi, Istitusi Pendidikan, Klasik

60


mailto:yunusibrahim1959@gmail.com

A. Pendahuluan

Kelahiran lembaga pendidikan Islam tumbuh seiring dengan kelahiran
dan pertumbuhan penyebaran Islam itu sendiri, yang sangat terkait dengan
proses dakwah Islamiyah, sehingga bentuknya belum Nampak secara formal
(Mukti, 2008). Proses pendidikan Islam awal lebih banyak dilaksanakan
dirumah-rumah para sahabat yang dikenal dengan Dar al Arqom. Kemudian
ketika masyarakat muslim sudah terbentuk, maka pendidikan Islam
dilaksanakan di masjid-masjid. Kedua macam pendidikan ini memakai
metode halaqah atau lingkaran belajar (Syukur, 2015).

Dalam perkembangan pendidikan masa selanjutnya banyak lembaga-
lembaga pendidikan Islam berkembang pesat, seperti munculnya
kuttab, madrasah, ribath, zawiyah, dan khanaqoh. Kuttab ini berkembang di
masa Bani Umaiyah sedangkan madrasah adalah Dinasti Abbasiyah.
Bagaimana dengan ribath, zawiyah, dan khanaqah (Zuhairini, 2010).
Lembaga pendidikan ribath, zawiyah, dan khanagah ini adalah lembaga
pendidikan yang berkembang di dunia para sufi, lembaga pendidikan ribath,
zawiyah, dan khanaqah ini merupakan suatu lembaga yang berperan sebagai
penampung para pengikut sufi dan sekaligus sebagai tempat untuk
memperdalam ilmu pengetahuan mereka tentang bagaimana cara beribadah
mendekatkan diri kepada Allah denangan berbagai macam kegiatan dan
latihan (Emroni, 2015).

Dalam bahasa Inggris lembaga disebut institute (dalam pengertian
fisik), yaitu sarana atau organisasi untuk mencapai tujuan tertentu, dan
lembaga dalam pengertian non-fiksi atau abstrak disebut institution yaitu
suatu system norma untuk memenuhi kebutuhan. Lembaga dalam pengertian
fisik disebut juga dengan bangunan, dan lembaga dalam pengertian non-fisik
disebut dengan pranata (Ramayulis, 2002).

Secara terminology menurut Hasan Langgulung, Lembaga pendidikan
adalah suatu system peraturan yang bersifat mujarrad, suatu konsepsi yang
terdiri dari kode-kode, norma-norma, ideologi-ideologi dan sebagainya, baik
tertulis maupun tidak tertulis, termasuk perlengkapan material dan

organisasi simbolik: kelompok manusia yang terdiri dari individu-individu

61



yang dibentuk dengan sengaja atau tidak, untuk mencapai tujuan tertentu
dan tempat-tempat kelompok itu melaksanakan peraturan-peraturan
tersebut adalah: masjid, sekolah, kuttab dan sebagainya (Langgulung, 1988).

Lembaga pendidikan Islam dapat pula diartikan suatu wadah atau
tempat berlangsungnya proses pendidikan Islam. Dari devinisi diatas dapat
disimpulkan bahwa lembaga pendidikan itu mengandung pengertian konkret
berupa sarana pra sarana dan juga pengertian yang abstrak, dengan adanya
norma-norma dan peraturan-peraturan tertentu, serta penanggung jawab
pendidikan itu sendiri (Ramayulis, 2002).

Dalam dunia pendidikan Islam juga mengalami sejarah, dalam
perjalanan sejarah pendidikan Islam salah satunya dikenal lembaga
pendidikan ribath, zawiyah dan khanaqoh. Lembaga pendidikan ini bermula
dari tempat-tempat kumpul para tentara Islam, di mana ditempat itu sering
terjadi percakapan strategi, agama dan pembahasan masalah jihad, yang
kemudian dalam perkembangan sejarahnya menjadi suatu lembaga
pendidikan tersendiri, dimana lembaga pendidikan bukan membahas
masalah jihad dalam peperangan, tapi jihad fi nafsi, yaitu jihad memerangi
hawa nafsu. Dalam makalah ini penulis mencoba menghadirkan urgensi dan
keberadaan dari lembaga-lembaga pendidikan ribat, zawiyah dan khanaqoh

dalam pendidikan Islam (Ramayulis, 2002).

B. Hasil dan Pembahasan
Lembaga Pendidikan Islam
a. Ribath

Al-Ribath secara harfiah berarti ikatan yang mudah dibuka. Sedangkan
dalam arti yang umum, al-Ribath adalah tempat untuk melakukan latihan,
bimbingan dan pengajaran bagi calon sufi (Yatim, 2010). Ribat adalah tempat
kegiatan kaum sufi yang ingin menjauhkan diri dari kehidupan duniawi, dan
mengonsentrasikan diri untuk semata - mata ibadah. Juga memberikan
perhatian terhadap kegiatan keilmuan yang dipimpin oleh seorang syeikh

yang terkenal dengan ilmu dan kesalehannya (Engku dan Zubaidah, 2014).

62



Kata Ribath dalam bahasa Arab memiliki beberapa arti (1) Sesuatu yang
dibuat untuk mengikat (tali dan sebagainya), membalut, (2) Sekawanan kuda,
rombongan (pasukan) berkuda (3) Tangsi, markas tentara (4) Tempat
diwakafkan untuk fakir miskin (5) Hati. Dalam bahasa Indonesia kata Ribat
mengandung arti gedung atau tempat melakukan pelatihan ibadah dan
kewajiban lain. Dalam bahasa Spanyol kata Ribat berasal dari kata Ribato
yang berarti “Serangan balik yang berdasarkan metode perang klasik”
(Taswir, nd).

Hasan As‘ari menjelaskan bahwa ribath semula adalah barak-barak
tentara muslim yang berada di garis depan pertempuran. Ribath diposisikan
di perbatasan daerah yang masih dikuasai musuh atau yang sedang dalam
proses penaklukan. Seiring dengan perjalanan waktu dan kondisi politik,
maka penghuni ribath mengalihkan kecenderungan hidup dari pola perang
fisik melawan musuh ke pola perang melawan diri dan jiwa dengan praktik
sufi. Dijelaskan dalam Ensiklopedi Islam bahwa Syaykh ‘Abd al-Qadir al-
Jailani menggunakan model ribath untuk tempat tinggal bersama keluarga
dan tempat belajar muridnya dibanding model yang lain (Sahri, 2011).

Sebagian tokoh mengatakan bahwa istilah Ribath diambil dari firman
Allah swt. dalam surat al-Anfal ayat 60:

Artinya: dan siapkanlah untuk menghadapi mereka kekuatan apa saja
yang kamu sanggupi dan dari kuda-kuda yang ditambat untuk
berperang (yang dengan persiapan itu) kamu menggentarkan musuh
Allah dan musuhmu dan orang orang selain mereka yang kamu tidak
mengetahuinya; sedang Allah mengetahuinya. apa saja yang kamu
nafkahkan pada jalan Allah niscaya akan dibalasi dengan cukup
kepadamu dan kamu tidak akan dianiaya (dirugikan).

Ribath adalah sebuah istilah yang menunjukkan tempat berkumpulnya
para sufi dan ahli tarekat guna melaksanakan latihan-latihan spiritual.
Menurut Magrizi, Ribath adalah rumah para sufi, setiap kelompok (kaum)
mempunyai rumah dan ribath adalah rumah para sufi. Dalam hal ini mereka
mirip dengan ahli al-Suffah (sekelompok sahabat yang mendiami emperan

masjid Nabi di Madinah). Penghuni ribath adalah orang yang mempunyai

63



ikatan (murabith) dengan maksud, tujuan serta keadaan yang sama. Ribath

dibangun untuk (mempunyai) maksud tujuan ini.

b. Zawiyah

Az-Zawiyah secara harfiyah berarti sayap atau samping. sedangkan
dalam arti yang umum, az-zawiyah adalah tempat yang berada dibagian
pinggir masjid yang digunakan untuk melakukan bimbingan wirid, dan dzikir
untuk mendapatkan kupasan spiritual. Dengan demikian, az-zawiyah dan al-
ribath fungsinya sama, namun dari segi organisasinya al-ribath lebih khusus
dari pada az-zawiyah (Nata, 2011). Adapun Zawiyah menyerupai khanaqah
dari segi tujuan, Akan tetapi zawiyah ini lebih kecil dari pada khanaqgah, dan
dibangun untuk orang-orang tasawuf yang faqir supaya mereka dapat belajar
dan beribadat. contohnya salah seorang raja dari al-Mamalik membangun
sebuah Zawiyah al-Jumairah. Dan ditempatkan didalamnya beberapa orang
sufi yang fakir. Kadang-kadang pula Zawiyah itu didirikan untuk seorang
syaikh yang termasyhur yang bertugas untuk menyiarkan ilmu pengetahuan
dan mengasingkan diri untuk beribadat. Pada umumnya Zawiyah itu dikenal
dengan nama seorang Syaikh yang terkenal dengan banyak ilmunya dan
tagwanya.

Di zawiyah ini, figh seperti halnya ilmu-lmu yang lain, sesuai dengan
bidang syaikhnya, merupakan bagian dari kegiatan pewarisan ilmu
pengetahuan. Belakangan, terutama setelah munculnya tarekat-tarekat sufi,
zawiyah dibangun sebagai institusi yang berdiri sendiri. Aboebakar Atjeh
(1992) menekankan fungsi pendidikan yang berlangsung di zawiyah dengan
mengatakan: Zawiyah itu merupakan satu ruang tempat mendidik calon-
calon sufi, tempat mereka melakukan latihan-latihan tarekatnya,
diperlengkapi dengan mihrab untuk mengerjakan sembahyang berjamaah,
tempat mereka membaca al-Qur'an dan mempelajari ilmu-ilmu yang lain,

sehingga zawiyah itu merupakan sebuah asrama dan madrasah.

64



Suatu penelitian yang mencakup Mesir menjelang penaklukan Turki

Utsmani menunjukkan adanya dua jenis zawiyah:

1) Zawiyah tradisional yang mempunyai hubungan erat dengan penguasa
(Mamluk)

2) Zawiyah yang lebih independen. Jenis kedua ini biasanya sekaligus
menjalankan fungsi masjid dan ribath: menyediakan fasilitas beribadah,
sekaligus perlindungan dan makanan bagi orang-orang miskin.
Independensi ini dapat dilihat dalam contoh Syaikh Ibn Qiwam yang
selalu menolak tawaran wakaf untuk zawiyah-nya yang dia bangun

dengan biayai sendiri (Asari, 1994).

Sementara di Kairo misalnya, sebelum dan pada masa Mamluk
sekurang-kurangnya terjadi lima madrasah yang didirikan perempuan.
Madrasah tersebut bisa berbentuk pondokan Zawiyah, yaitu: Pertama,
Madrasah Asyuriyyah, istri seorang Amir, dilingkungan Zuwayla, Kairo.
Kedua, Madrasah al-Qutbiyyah yang didirikan oleh Ismet al-Din, putri Sultan
Ayubiyyah, al-Malik al-Adil, dan saudara perempuan al-Malik al-Afdhal Qutb
al-Din Ahmad. Oleh karena itu madrasah yang didirikan pada akhir abad 13
M ini juga dikenal sebagai Madrasah Ismad al-Din.

Ketiga, Madarasah Hijaziyyah didirikan dan diwakafkan oleh putri
Sultan al-Nasir Muhammad, yang menikah dengan Amir Mamluk bernama
Bahtimur al-Hijazi, dan nama yang terakhir disebut kemudian diabadikan
sebagai nama madrasah tersebut. Selain madrasah, sang putri ini juga
membangun kubah yang pada gilirannya menjadi tempat peristirahatan
akhirnya ketika wafat. Madrasah ini terkenal dengan spesialisasi dalam
bidang fikih Syafi’i dan Maliki. Keempat, Madrasah yang didirikan Barakat,
ibu Sultan Asyraf Saban (1369-1370), yang terkenal khususnya dalam bidang
fikih madzhab Syafi'i dan Hanafi. Kelima, Madrasah Ummu Khawan Yang
didirikan Fatimah binti Qanibay al-Umari al-Nasiri, Istri tentara Mamluk

bernama Taghri Birdi al-Muadzdzi (Azra, 1999).

65



c¢. Khanqah

Merupakan suatu lembaga pengajaran berasrama bagi kaum sufi yang
muncul pertama kali di Iran (Persia) pada akhir abad ke-10 bersamaan
dengan adanya formalisasi aktivitas sufistik. Khanqah berasal dari bahasa
Persi Okhanigah yang dalam bentuk jamaknya adalah Khangaha. Ada juga
yang berpendapat bahwa khanaqgah itu berasal dari bahasa arab Khanqah
yang dalam bentuk jamaknya adalah khawanik semuanya itu bermakna
ruang atau rumah. Namun istilah Khanqgah ini baru mendapat perhatian dari
para sejarawan.

Dalam perkembangannya istilah ini digunakan Muhammad Ibnu
Karram, seorang pelajar hadis dan penyebar paham asketik di Iran Selatan
dan Iran Timur. Dia berhasil meraih pengikut dari masyarakat kelas bawah
transoxania Afganistan dan Iran Timur, Yang mengajarkan sebuah jalan
hidup menuju tagwa Allah. Guru sufi yang mengikuti tindakannya ialah
Syaikh Abu Ishaq Ibrahim al-Kazaruni, dia menampung sejumlah besar
Pengikut sufi di rumahnya di Iran Barat. la juga membangun 65 Khanaqah
Iran Selatan sebagai pusat pengajaran, pusat misionari dan tempat
mendistribusikan shodagah pada fakir miskin.

Keluarga dekatnya yang bernama Abu Sa’id Ibnu Abu al-Khoir yang
lahir dan meninggal di Nishapur adalah guru besar sufi yang pertama kali
menyusun aturan-aturan peribadatan dan sebuah kitab hukum perilaku dan
mengatur kehidupan komunal khanaqah. Sekitar akhir abad ke-11 selain
berfungsi missionari, tetapi juga digunakan untuk makam guru-guru besar
sufi dan akhirnya menjadi tempat peziarah mukim awam. Aturan- aturan
tersebut antara lain ialah:

a) Ahli Khanqgah harus memperhatikankebersihan baik kebersihan fisik
maupun Kkebersihan spiritual. Seluruh tempat tinggal tempat ibadah,
harus selalu dalam keadaan suci. Sangat dianjurkan mereka agar
memelihara wudlu secara berkesinambungan.

b) Ahli Khanqah tidak dibenarkan menghabiskan waktu dengan
berbincang-bincang, lebih-lebih di tempat khanqah atau tempat suci

lainnya.

66



g)

h)

j)

Ahli Khanqgah harus melaksanakn shalat lima waktu secara berjama’ah
pada awal waktu.

Ahli Khanqah harus melaksanakan qiyam al-lail (shalat malam) yang
panjang untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah.

Ahli Khanqah harus menggunakan waktu setelah shalat subuh untuk
memanjatkan do’a dan memohon ampun.

Ketika menjelang pagi harus melajutkan kegiatannya itu dengan
membaca Alqur’an sebanyak mungkin biasanya sampai siang.

Pada waktu siangnya juga harus mengurusi fungsi sosial seperti
mengurusi orang-orang fakir yang datang ke khanqah demi untuk
mendapatkan sesuap nasi.

Mengembangkan tradisi makan bersama, demi mempertebal rasa
persaudaraan dan kebersamaan dalam menikmati rahmat Tuhan.
Kebersamaan ini betul-betul mereka tanamkan, seperti ahli khanqah
tidak boleh meninggalkan khanqah tanpa memberi tahu pada salah
seoranag yang hadir di sana.

Waktu shalat Isya’ keseluruhannya harus dimanfaatkan untuk zikir dan

wirid

Kurikulum Pendidikan

Pada masa klasik, pakar pendidikan Islam menggunakan kata al-

maddah untuk pengertian kurikulum. Karena pada masa itu kurikulum lebih

identik dengan serangkaian mata pelajaran yang harus diberikan pada murid

dalam tingkat tertentu (Nata, 2012).

a)

Kurikulum Pendidikan Islam Sebelum Berdirinya Madrasah. Kurikulum
Pendidikan Rendah. Terdapat kesukaran ketika membatasi mata
pelajaran yang membentuk kurikulum untuk semua tingkat pendidikan
yang bermacam-macam. Pertama, karena tidak adanya kurikulum yang
terbatas, baik untuk tingkat rendah maupun tingkat penghabisan, kecuali
Alquran yang terdapat pada seluruh kurikulum. Kecuali, kesukaran

menbedakan di antara fase-fase pendidikan dan lamanya belajar karena

67



tidak ada masa tertentu yang mengikat murid-murid untuk belajar pada
setiap lembaga pendidikan.

b) Kurikulum Pendidikan Tinggi, Menurut rahman, pendidikan jenis ini
disebut pendidikan orang dewasa karena diberikan kepada orang banyak
yang tujuan utamanya adalah untuk mengajarkan mereka mengenai Al-
quran dan agama. Kurikulum pendidikan tingkat ini dibagi kepada dua
jurusan, jurusan ilmu-ilmu agama dan jurusan ilmu pengetahuan.

c) Kurikulum Setelah Berdirinya Madrasah
Berdirinya madrasah, pada satu sisi, merupakan sumbangan islam bagi
peradaban sesudahnya, tapi pada sisi lain membawa dampak yang buruk
bagi dunia pendidikan setelah hemegoni negara terlalu kuat terhadap
madrasah ini.

Pendidikan Islam adalah rangkaian usaha membimbing, mengarahkan
potensi hidup manusia yang berupa kemampuan-kemampuan dasar dan
kemampuan belajar, sesuai dengan nilai-nilai Islam, sehingga terjadilah
perubahan pribadinya sebagai makhluk individual, sosial serta dalam
hubungannya dengan alam sekitar dimana ia hidup. Untuk mencapai pada
pengertian pendidikan tersebut tentunya seorang pendidik memerlukan
metode-metode yang tepat dalam pelaksanaan pendidikan. Adapun metode
yang digunakan dalam pendidikan klasik antara lain metode ceramabh, dialog,
diskusi/tanya jawab, metode perumpamaan, metode kisah, metode

pembiasaan, dan metode hafalan.

Metode Pendidikan Sufistik Masa Klasik

1. Metode Graduasi (Al-Tadarruj); Metode graduasi atau penahapan
merupakan metode Alquran dalam membina masyarakat, baik dalam
melenyapkan kepercayaan dan tradisi jahiliyah maupun yang lain.
Demikian pula dalam menanamkan aqidah, Alquran juga menggunakan
metode graduasi ini. Oleh sebab Alquran diturunkan kepada Rasul secara
berangsur-angsur (bertahap), maka tidak heran juga ketika Nabi

menerapkan konsep tersebut dalam penyampaian pendidikannya.

68



2. Metode Levelisasi; Penyampaian materi pelajaran yang dilakukan Nabi
Muhammad sering berbeda antara orang satu dengan orang yang lain. Hal
ini beliau lakukan, karena beliau sangat memperhatikan level-level atau
peringkat dan kemampuan kecerdasan intelektual seseorang dalam
menangkap sebuah pelajaran. Demikian dilakukan dengan tujuan agar
materi yang disampaikan beliau benar-benar bias diterima oleh peserta
didik. Terkadang Rasulullah berbicara tidak hanya memperhatikan
tingkat kecerdasan seseorang saja, melainkan juga memperhatikan
kecerdasan emosionalnya.

3. Metode Variasi (Al-Tanwi’ Wa Al-Taghyir); Untuk menghindari kejenuhan
atau kebosanan para peserta didik, Nabi Muhammad membuat variasi
waktu dalam memberikan pelajaran kepada para sahabat. Tidak hanya
bervariasi dalam hal waktu, beliau juga memberikan variasi-variasi dalam
penyampaian materi pelajaran. Karena yang beliau ajarkan adalah wahyu
dari Allah yang pada saat itu sedang dalam proses diturunkan. Oleh sebab
materi yang dikirimkan lewat wahyu itu bervariasi, maka secara otomatis
pendidikan yang diajarkan Rasulullah bervariasi. Menurut Prof. Dr.
Muhammad ‘Ajjal al Khatib, metode variasi ini, baik digunakan dalam
materi pelajaran manapun (Ali, 1997).

4. Metode Keteladanan (Al-Uswah wa Al-Qudwah); Ketika Rasulullah
Muhammad memberikan sebuah materi yang berkaitan pola perilaku
atau tingkah laku yang berkaitan dengan aplikasi dalam kehidupan
sehari-hari, sebelum beliau menyampaikan kepada peserta didik, terlebih
dahulu beliau melakukannya dalam perbuatan sehari-hari. Dengan hal
demikian, maka peserta didik akan lebih cepat memahami ajaran
Rasulullah. Selain itu, di dalam (Qs. Al-Ahzab: 21) juga telah disebutkan
bahwa:

Artinya: Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri
teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap
(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak
menyebut Allah.

69



10.

Metode Aplikatif (At-Tatbiqi Wa Al-‘Amali); Apabila Rasulullah sudah
memberikan teladan-teladan dalam ajaran-ajaran yang beliau sampaikan
kepada peserta didik, maka pada gilirannya peserta didikpun langsung
mempraktikan dan mengaplikasikan ajaran-ajaran itu dalam kehidupan
sehari-hari. Pendidikan Nabi Muhammad tidak sekedar menyampaikan
materi pelajaran saja, melainkan juga langsung diamalkan.

Metode Pengulangan (Al-Taqrir Wa Al-Muraja’ah); Metode pengulangan
menjadi salah satu metode yang digunakan beliau, karena dianggap perlu
dan penting untuk dilakukan khususnya dalam materi pelajaran yang
penting-penting,.

Metode Evaluasi (Al-Taqyim); Sebuah metode yang digunakan oleh Rasul
dalam penyampaian materi pelarannya, dimana Beliau tidak hanya
berhenti setelah sudah memberikan materi kepada peserta didik, akan
tetapi beliau juga melakukan sebuah tindakan monitoring dan evaluating.
Dalam hal ini, beliau mengawasi dan mengevaluasi mereka. Apabila
terdapat kekeliruan, maka Beliau langsung mengoreksinya. Oleh karena
kekeliruan tersebut bisa diketahui langsung oleh Beliau dan terkadang
diketahui lewat laporan dari seseorang sahabat.

Metode Dialog (Al-Hiwar); Metode pendidikan Rasulullah selanjutnya
adalah Al-Hiwar yaitu dialog, Tanya jawab. Dalam hal ini Rasul, berperan
sebagai penanya dan pendialog. Sementara peserta didiknya yang diajak
dialog. Dengan metode ini, Beliau membentuk peserta untuk melakukan
perubahan yaitu dari tidak tahu menjadi mengetahui, kemudian dan
memahami, dan yang selanjutnya sampai ke posisi meyakini. Metode ini
banyak mewarnai system pendidikan Islam pada masa Rasulullah.
Metode Analogi (Al-Qiyas); Penerapan metode ini dalam pendidikan Rasul
disini Beliau seringkali menyebutkan ungkapan-ungkapan dalam
mengajarkan agama Islam kepada peserta didik.

Metode Cerita; Metode ini dikemas dengan cara bercerita. Untuk
menanamkan ajaran-ajaran Islam kepada peserta didik, Rasul seringkali

menuturkan kisah orang - orang terdahulu.

70



Kontribusi Pendidikan Sufistik Pada Masa Klasik

Pemikiran Islam merupakan hasil pergumulan antara normatifitas
dengan historisitas. Pemikiran keagamaan Islam (dari para pemikir muslim
baik individu atau kelompok) merupakan hasil usaha intelektual muslim
dalam mempertemukan wahyu (sebagai sumber ajaran Islam) dengan situasi
dan kondisi tertentu atau perkembangan sejarah dalam kurun waktu
tertentu. Dalam kajian yang lebih lanjut, telah dilakukan upaya bagaimana
mengambil relevansi dan sumbangan serta kesinambungan intelektualisme
masa lalu untuk dikaitkan dengan problem kaum muslim saat ini (Syukur,
2015). Dapat dikatakan bahwa pemikiran keagamaan Islam serta konsep
yang terkait di dalamnya tidak bisa dilepaskan sama sekali dari perubahan
sejarah yang mengitarinya (Abdullah, 1999).

Ungkapan demikian dapat dilihat dalam khasanah keilmuan Islam
klasik, baik dalam bidang pemikiran Filsafat, Kalam, maupun Tasawuf. Dalam
pemikiran Filsafat Islam, terdapat konsep penciptaan alam melalui emanasi.
Konsep ini merupakan pengaruh teori emanasi Neoplatonisme dari Yunani
yang mulai berkembang di dunia Islam. Dalam pemikiran Kalam, khususnya
aliran Mu'tazilah, terdapat konsep tauhid (mengesakan Tuhan). Konsep ini
merupakan upaya kaum Mu'tazilah untuk mengesakan Tuhan secara murni
dan sekaligus menghilangkan pengaruh paham sifatiyah atau jismiyah. Tuhan
tidak memiliki sifat, Ia hanya Esa dalam dzat dan af’alNya (Nasution, 1986).

Paham sifatiyah atau jismiyah merupakan pengaruh filsafat Yunani
yang menganggap bahwa dalam diri Tuhan melekat sifat-sifat seperti
manusia. Sedangkan dalam Tasawuf terdapat konsep mahabbah (mendekati
Tuhan dengan cinta). Konsep yang dipelopori oleh Rabi’ah al-Adawiyah ini
merupakan hasil pergumulan antara ajaran Islam tentang cinta kepada
Tuhan dengan realitas masyarakat pada akhir abad ke-2, di mana pada saat
itu perkembangan figh hanya mengutamakan hal-hal yang bersifat lahiriah
(eksoteris) dan mengabaikan dimensi Islam yang batiniah (esoteris) (Simuh,

1997).

71



Perlu dicatat bahwa perkembangan figh tidak lepas dari pengaruh dari
pandangan rasional-filosofis. Implikasi dari uraian di atas adalah bahwa
produk pemikiran Islam, baik dalam Filsafat, Kalam, maupun Tasawuf (dan
Figh), akan selalu berkembang sesuai dengan perkembangan sejarah,
sehingga memungkinkan adanya perbedaan-perbedaan antara produk
pemikiran Islam pada masa lalu (klasik) dengan produk pemikiran Islam
pada masa kini dan nanti (kontemporer). Tamim Anshary mengeleompokkan
warisan Islam klasik kedalam tiga figur, yaitu ulama, filosof, dan sufi.
Ketiganya merupakan agen penting dalam perkembangan peradaban dan

keilmuan Islam (Anshary, 2015).

C. Kesimpulan

Ribath, Zawiyah dan Khangah adalah merupakan suatu lembaga yang
berperan sebagai penampung para pengikut sufi dan sekaligus sebagai
tempat untuk memperdalam ilmu pengetahuan mereka tentang bagaimana
cara beribadah mendekatkan diri kepada Allah dengan berbagai macam
kegiatan dan latihan. Zawiyah, adalah lembaga sufi yang lebih khusus yang
lebih kecil ruang lingkupnya, sehingga dalam lembaga ini tidak terdapat
aturan-aturan sebagaiman yang ada dalam Khanqah. Lembaga ini didirikan
oleh seorang Syaikh yang bertujuan untuk memperluas ajaran-ajaran tarekat
tertentu. Khanaqah itu berasal dari bahasa arab, Khanqah yang dalam bentuk
jamaknya adalah khawanik semuanya itu bermakna ruang atau rumah.
Kebersamaan ini betul-betul mereka tanamkan, seperti ahli khangah tidak
boleh meninggalkan khangah tanpa memberi tahu pada salah seoranag yang
hadir di sana. Sistem pendidikan sufi, merupakan suatu sistem yang agak
berbeda dengan sistem pendidikan yang lain, karena di dalam tasawuf sangat

mementingkan aspek emosional.

DAFTAR PUSTAKA
Atjeh, Aboe Bakar, 1992, Pengantar Ilmu Tarekat, Solo: Ramadhani.

Asari, Hasan, 1994, Menyingkap Zaman Keemasan Islam, Bandung: Mizan.

72



Azra, Azyumardi, 1999, Membongkar Peranan Perempuan dalam Bidang
Keilmuan, Jakarta: JPPR.

Abdullah, M. Amin, 1995, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar. tp,1997, Studi Agama: Antara Normatifitas dan

Historisitas, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Anshary, Tamim, 2015, Dari Puncak Bagdad: Sejarah Dunia Versi Islam, ter;.
Yuliani Liputo, Jakarta: Zaman.

Engku, Iskandar, dan Siti Zubaidah, 2014, Sejarah Pendidikan Islami,
Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Emroni, 2015, Kontribusi Lembaga Sufi Dalam Pendidikan Islam, Jurnal
Taswir.

Fahmi, Asma Hasan, 1979, Mabaadiut Tarbiyatil Islaamiyah, Jakarta: Bulan
Bintang.

Langgulung, Hasan, 1988, Pendidikan Islam Menghadapi Abad ke-21, Jakarata:
Pustaka Al-Husna.

Muhammad, Suwarsono, 2015, Ekonomi Politik Peradaban Islam Klasik,
Jakarta: Ombak.

Mukti, 2008, Pembaharuan Lembaga pendidikan di Mesir, Bandung: Cita
Pustaka Media Perintis.

Nata, Abudin, 2011, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana.

Nasution, Harun, 1986, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa
Perbandingan, cetakan V. Jakarta: UI Press.

Ramayulis, 2002, [Imu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia.

Syukur, Fatah, 2015, Sejarah Peradaban Islam, Semarang: Pustaka Rizki
Putra.

Syukur, Suparman, 2007, Epistemologi Islam Skolastik Pengarushnya pada
Pemikiran Islam Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Simuh, 1997, Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam, Jakarta: Rajawali
Pers.

Yatim, Badri, 2010, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers.

73



Yaqub Ali, Mustafa, 1997, Sejarah dan metode Dakwah Nabi, Jakarta: Pustaka
Firdaus.

Zuhairini, 2010, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: PT Bumi Aksara.

Jurnal
Jurnal Taswir, Kontribusi Lembaga Sufi Dalam Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 5.

Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum, 2011, Sahri, Dimensi Politik dalam Ajaran-

Ajaran Tasawuf: Studi Kasus atas Manaqib Syaikh Abd Al Qadir Al-
Jailani, Asy Syir’ah: Vol. 45 No. IL

74



75



