
60 

 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 7 Nomor 1 Tahun 2020 
doi: 10.32505/tarbawi.v7i1.2059 
 

Evolusi Institusi Pendidikan Islam Klasik Evolution of 
Classical Islamic Education Institutions 

 
Muhammad Yunus Ibrahim 

IAIN Langsa 
yunusibrahim1959@gmail.com  

 
Abstract 
This article aims to export the History of Islamic Education which has lasted approximately 14 centuries 
ago, that is since the prophet Muhammad was sent to be an apostle. Initially, education took place simply, 
with the mosque as the centre of the learning process, the Koran and Hadith as the main curriculum of the 
Prophet himself acted as a teacher in the education process, but after the Prophet's death, Islam continued 
to develop to the end of the Arabian peninsula. Islamic educational institutions are very important in 
achieving the success of the education process because the institution functions as a mediator in 
regulating the course of the educational process. Nowadays it seems that education cannot be called if 
there is no institution. Because education plays a central role in Islam. Science becomes the backbone of 
Islamic teachings. More than 800 verses of the Qur’an mention, allude or discuss the importance of science. 
Just a comparison, only 90 Quranic verses discuss fiqh or Islamic jurisprudence. Islamic education is very 
closely related to educational institutions because Islamic education has an institution that helps. Islamic 
educational institutions are a place or place where the process of Islamic education takes place 
simultaneously with the process of civilization, and it starts from the family environment. 
 
Keywords: Evolution, Educational Institution, Classic 

 
Abstrak 
Artikel ini bertujuan mengeksporasi Sejarah Pendidikan Islam telah berlangsung kurang lebih 14 abad 
yang telah lalu, yakni sejak nabi Muhammad diutus menjadi rasul. Pada awalnya pendidikan berlangsung 
secara sederhana, dengan masjid sebagai pusat proses pembelajaran, Alquran dan Hadis sebagai 
kurikulum utama Rasulullah sendiri berperan sebagai guru dalam proses pendidikan tersebut, tetapi 
setelah Rasulullah wafat Islam terus berkembang sampai ke ujung jazirah Arab. Lembaga pendidikan 
Islam merupakan hal yang sangat penting dalam mencapai keberhasilan proses pendidikan, karena 
lembaga berfungsi sebagai mediator dalam mengatur jalannya proses pendidikan. Dewasa ini tampaknya 
tidak bisa disebut pendidikan apabila tidak ada lembaganya. Karena pendidikan memainkan peran 
sentral dalam Islam. Ilmu menjadi tulang punggung (backbone) ajaran Islam. Lebih dari 800 ayat 
Alquran menyebut, menyinggung atau membahas tentang pentingnya keilmuan. Sekedar perbandingan, 
hanya 90 ayat Alquran yang membahas tentang fiqh atau ilmu hukum Islam. Pendidikan Islam, sangatlah 
erat hubungannya dengan lembaga-lembaga pendidikan karena suatu pendidikan Islam meliki lembaga 
yang membantu. Lembaga pendidikan Islam adalah wadah atau tempat berlangsungnya proses 
pendidikan Islam yang bersamaan dengan proses pembudayaan, dan itu dimulai dari lingkungan 
keluarga. 

 
Kata Kunci: Evolusi, Istitusi Pendidikan, Klasik 

 
 

  

mailto:yunusibrahim1959@gmail.com


61 

A. Pendahuluan 

Kelahiran lembaga pendidikan Islam tumbuh seiring dengan kelahiran 

dan pertumbuhan penyebaran Islam itu sendiri, yang sangat terkait dengan 

proses dakwah Islamiyah, sehingga bentuknya belum Nampak secara formal 

(Mukti, 2008). Proses pendidikan Islam awal lebih banyak dilaksanakan 

dirumah-rumah para sahabat yang dikenal dengan Dar al Arqom. Kemudian 

ketika masyarakat muslim sudah terbentuk, maka pendidikan Islam 

dilaksanakan di masjid-masjid. Kedua macam pendidikan ini memakai 

metode halaqah atau lingkaran belajar (Syukur, 2015).  

Dalam perkembangan pendidikan masa selanjutnya banyak lembaga-

lembaga pendidikan Islam berkembang pesat, seperti munculnya 

kuttab, madrasah, ribath, zawiyah, dan khanaqoh. Kuttab ini berkembang di 

masa Bani Umaiyah sedangkan madrasah adalah Dinasti Abbasiyah. 

Bagaimana dengan ribath, zawiyah, dan khanaqah (Zuhairini, 2010). 

Lembaga pendidikan ribath, zawiyah, dan khanaqah ini adalah lembaga 

pendidikan yang berkembang di dunia para sufi, lembaga pendidikan ribath, 

zawiyah, dan khanaqah ini merupakan suatu lembaga yang berperan sebagai 

penampung para pengikut sufi dan sekaligus sebagai tempat untuk 

memperdalam ilmu pengetahuan mereka tentang bagaimana cara beribadah 

mendekatkan diri kepada Allah denangan berbagai macam kegiatan dan 

latihan (Emroni, 2015).  

Dalam bahasa Inggris lembaga disebut institute (dalam pengertian 

fisik), yaitu sarana atau organisasi untuk mencapai tujuan tertentu, dan 

lembaga dalam pengertian non-fiksi atau abstrak disebut institution yaitu 

suatu system norma untuk memenuhi kebutuhan. Lembaga dalam pengertian 

fisik disebut juga dengan bangunan, dan lembaga dalam pengertian non-fisik 

disebut dengan pranata (Ramayulis, 2002). 

Secara terminology menurut Hasan Langgulung, Lembaga pendidikan 

adalah suatu system peraturan yang bersifat mujarrad, suatu konsepsi yang 

terdiri dari kode-kode, norma-norma, ideologi-ideologi dan sebagainya, baik 

tertulis maupun tidak tertulis, termasuk perlengkapan material dan 

organisasi simbolik: kelompok manusia yang terdiri dari individu-individu 



62 

yang dibentuk dengan sengaja atau tidak, untuk mencapai tujuan tertentu 

dan tempat-tempat kelompok itu melaksanakan peraturan-peraturan 

tersebut adalah: masjid, sekolah, kuttab dan sebagainya (Langgulung, 1988). 

Lembaga pendidikan Islam dapat pula diartikan suatu wadah atau 

tempat berlangsungnya proses pendidikan Islam. Dari devinisi diatas dapat 

disimpulkan bahwa lembaga pendidikan itu mengandung pengertian konkret 

berupa sarana pra sarana dan juga pengertian yang abstrak, dengan adanya 

norma-norma dan peraturan-peraturan tertentu, serta penanggung jawab 

pendidikan itu sendiri (Ramayulis, 2002). 

Dalam dunia pendidikan Islam juga mengalami sejarah, dalam 

perjalanan sejarah pendidikan Islam salah satunya dikenal lembaga 

pendidikan ribath, zawiyah dan khanaqoh. Lembaga pendidikan ini bermula 

dari tempat-tempat kumpul para tentara Islam, di mana ditempat itu sering 

terjadi percakapan strategi, agama dan pembahasan masalah jihad, yang 

kemudian dalam perkembangan sejarahnya menjadi suatu lembaga 

pendidikan tersendiri, dimana lembaga pendidikan bukan membahas 

masalah jihad dalam peperangan, tapi jihad fi nafsi, yaitu jihad memerangi 

hawa nafsu. Dalam makalah ini penulis mencoba menghadirkan urgensi dan 

keberadaan dari lembaga-lembaga pendidikan ribat, zawiyah dan khanaqoh 

dalam pendidikan Islam (Ramayulis, 2002). 

 

B. Hasil dan Pembahasan  

Lembaga Pendidikan Islam 

a. Ribath 

Al-Ribath secara harfiah berarti ikatan yang mudah dibuka. Sedangkan 

dalam arti yang umum, al-Ribath adalah tempat untuk melakukan latihan, 

bimbingan dan pengajaran bagi calon sufi (Yatim, 2010). Ribat adalah tempat 

kegiatan kaum sufi yang ingin menjauhkan diri dari kehidupan duniawi, dan 

mengonsentrasikan diri untuk semata – mata ibadah. Juga memberikan 

perhatian terhadap kegiatan keilmuan yang dipimpin oleh seorang syeikh 

yang terkenal dengan ilmu dan kesalehannya (Engku dan Zubaidah, 2014).  



63 

Kata Ribath dalam bahasa Arab memiliki beberapa arti (1) Sesuatu yang 

dibuat untuk mengikat (tali dan sebagainya), membalut, (2) Sekawanan kuda, 

rombongan (pasukan) berkuda (3) Tangsi, markas tentara (4) Tempat 

diwakafkan untuk fakir miskin (5) Hati. Dalam bahasa Indonesia kata Ribat 

mengandung arti gedung atau tempat melakukan pelatihan ibadah dan 

kewajiban lain. Dalam bahasa Spanyol kata Ribat berasal dari kata Ribato 

yang berarti “Serangan balik yang berdasarkan metode perang klasik” 

(Taswir, nd). 

Hasan As‘ari menjelaskan bahwa ribath semula adalah barak-barak 

tentara muslim yang berada di garis depan pertempuran. Ribath diposisikan 

di perbatasan daerah yang masih dikuasai musuh atau yang sedang dalam 

proses penaklukan. Seiring dengan perjalanan waktu dan kondisi politik, 

maka penghuni ribath mengalihkan kecenderungan hidup dari pola perang 

fisik melawan musuh ke pola perang melawan diri dan jiwa dengan praktik 

sufi. Dijelaskan dalam Ensiklopedi Islam bahwa Syaykh ‘Abd al-Qadir al-

Jailani menggunakan model ribath untuk tempat tinggal bersama keluarga 

dan tempat belajar muridnya dibanding model yang lain (Sahri, 2011). 

Sebagian tokoh mengatakan bahwa istilah Ribath diambil dari firman 

Allah swt. dalam surat al-Anfal ayat 60:   

Artinya: dan siapkanlah untuk menghadapi mereka kekuatan apa saja 
yang kamu sanggupi dan dari kuda-kuda yang ditambat untuk 
berperang (yang dengan persiapan itu) kamu menggentarkan musuh 
Allah dan musuhmu dan orang orang selain mereka yang kamu tidak 
mengetahuinya; sedang Allah mengetahuinya. apa saja yang kamu 
nafkahkan pada jalan Allah niscaya akan dibalasi dengan cukup 
kepadamu dan kamu tidak akan dianiaya (dirugikan). 

 

Ribath adalah sebuah istilah yang menunjukkan tempat berkumpulnya 

para sufi dan ahli tarekat guna melaksanakan latihan-latihan spiritual. 

Menurut Maqrizi, Ribath adalah rumah para sufi, setiap kelompok (kaum) 

mempunyai rumah dan ribath adalah rumah para sufi. Dalam hal ini mereka 

mirip dengan ahli al-Suffah (sekelompok sahabat yang mendiami emperan 

masjid Nabi di Madinah). Penghuni ribath adalah orang yang mempunyai 



64 

ikatan (murabith) dengan maksud, tujuan serta keadaan yang sama. Ribath 

dibangun untuk (mempunyai) maksud tujuan ini. 

 

b. Zawiyah 

Az-Zawiyah secara harfiyah berarti sayap atau samping. sedangkan 

dalam arti yang umum, az-zawiyah adalah tempat yang berada dibagian 

pinggir masjid yang digunakan untuk melakukan bimbingan wirid, dan dzikir 

untuk mendapatkan kupasan spiritual. Dengan demikian, az-zawiyah dan al-

ribath fungsinya sama, namun dari segi organisasinya al-ribath lebih khusus 

dari pada az-zawiyah (Nata, 2011). Adapun Zawiyah menyerupai khanaqah 

dari segi tujuan, Akan tetapi zawiyah ini lebih kecil dari pada khanaqah, dan 

dibangun untuk orang-orang tasawuf yang faqir supaya mereka dapat belajar 

dan beribadat. contohnya salah seorang raja dari al-Mamalik membangun 

sebuah Zawiyah al-Jumairah. Dan ditempatkan didalamnya beberapa orang 

sufi yang fakir. Kadang-kadang pula Zawiyah itu didirikan untuk seorang 

syaikh yang termasyhur yang bertugas untuk menyiarkan ilmu pengetahuan 

dan mengasingkan diri untuk beribadat. Pada umumnya Zawiyah itu dikenal 

dengan nama seorang Syaikh yang terkenal dengan banyak ilmunya dan 

taqwanya. 

Di zawiyah ini, fiqh seperti halnya ilmu-lmu yang lain, sesuai dengan 

bidang syaikhnya, merupakan bagian dari kegiatan pewarisan ilmu 

pengetahuan. Belakangan, terutama setelah munculnya tarekat-tarekat sufi, 

zawiyah dibangun sebagai institusi yang berdiri sendiri. Aboebakar Atjeh 

(1992) menekankan fungsi pendidikan yang berlangsung di zawiyah dengan 

mengatakan: Zawiyah itu merupakan satu ruang tempat mendidik calon-

calon sufi, tempat mereka melakukan latihan-latihan tarekatnya, 

diperlengkapi dengan mihrab untuk mengerjakan sembahyang berjamaah, 

tempat mereka membaca al-Qur’an dan mempelajari ilmu-ilmu yang lain, 

sehingga zawiyah itu merupakan sebuah asrama dan madrasah. 

  



65 

Suatu penelitian yang mencakup Mesir menjelang penaklukan Turki 

Utsmani menunjukkan adanya dua jenis zawiyah:  

1)  Zawiyah tradisional yang mempunyai hubungan erat dengan penguasa 

(Mamluk) 

2)  Zawiyah yang lebih independen. Jenis kedua ini biasanya sekaligus 

menjalankan fungsi masjid dan ribâth: menyediakan fasilitas beribadah, 

sekaligus perlindungan dan makanan bagi orang-orang miskin. 

Independensi ini dapat dilihat dalam contoh Syaikh Ibn Qiwam yang 

selalu menolak tawaran wakaf untuk zawiyah-nya yang dia bangun 

dengan biayai sendiri (Asari, 1994). 

 

Sementara di Kairo misalnya, sebelum dan pada masa Mamluk 

sekurang-kurangnya terjadi lima madrasah yang didirikan perempuan. 

Madrasah tersebut bisa berbentuk pondokan Zawiyah, yaitu: Pertama, 

Madrasah Asyuriyyah, istri seorang Amir, dilingkungan Zuwayla, Kairo. 

Kedua, Madrasah al-Qutbiyyah yang didirikan oleh Ismet al-Din, putri Sultan 

Ayubiyyah, al-Malik al-Adil, dan saudara perempuan al-Malik al-Afdhal Qutb 

al-Din Ahmad. Oleh karena itu madrasah yang didirikan pada akhir abad 13 

M ini juga dikenal sebagai Madrasah Ismad al-Din.  

Ketiga, Madarasah Hijaziyyah didirikan dan diwakafkan oleh putri 

Sultan al-Nasir Muhammad, yang menikah dengan Amir Mamluk bernama 

Bahtimur al-Hijazi, dan nama yang terakhir disebut kemudian diabadikan 

sebagai nama madrasah tersebut. Selain madrasah, sang putri ini juga 

membangun kubah yang pada gilirannya menjadi tempat peristirahatan 

akhirnya ketika wafat. Madrasah ini terkenal dengan spesialisasi dalam 

bidang fikih Syafi’i dan Maliki. Keempat, Madrasah yang didirikan Barakat, 

ibu Sultan Asyraf Saban (1369-1370), yang terkenal khususnya dalam bidang 

fikih madzhab Syafi’i dan Hanafi. Kelima, Madrasah Ummu Khawan Yang 

didirikan Fatimah binti Qanibay al-Umari al-Nasiri, Istri tentara Mamluk 

bernama Taghri Birdi al-Muadzdzi (Azra, 1999). 

  



66 

c. Khanqah 

Merupakan suatu lembaga pengajaran berasrama bagi kaum sufi yang 

muncul pertama kali di Iran (Persia) pada akhir abad ke-10 bersamaan 

dengan adanya formalisasi aktivitas sufistik. Khanqah berasal dari bahasa 

Persi Okhaniqah yang dalam bentuk jamaknya adalah Khanqaha. Ada juga 

yang berpendapat bahwa khanaqah itu berasal dari bahasa arab Khanqah 

yang dalam bentuk jamaknya adalah  khawanik  semuanya itu bermakna 

ruang atau rumah. Namun istilah Khanqah ini baru mendapat perhatian dari 

para sejarawan. 

Dalam perkembangannya istilah ini digunakan Muhammad Ibnu 

Karram, seorang pelajar hadis dan penyebar paham asketik di Iran Selatan 

dan Iran Timur. Dia berhasil meraih pengikut dari masyarakat kelas bawah 

transoxania Afganistan dan Iran Timur, Yang mengajarkan sebuah jalan 

hidup menuju taqwa Allah. Guru sufi yang mengikuti tindakannya ialah 

Syaikh Abu Ishaq Ibrahim al-Kazaruni, dia menampung sejumlah besar 

Pengikut sufi di rumahnya di Iran Barat. Ia juga membangun 65 Khanaqah 

Iran Selatan sebagai pusat pengajaran, pusat misionari dan tempat 

mendistribusikan shodaqah pada fakir miskin.  

Keluarga dekatnya yang bernama Abu Sa’id Ibnu Abu al-Khoir yang 

lahir dan meninggal di Nishapur adalah guru besar sufi yang pertama kali 

menyusun aturan-aturan peribadatan dan sebuah kitab hukum perilaku dan 

mengatur kehidupan komunal khanaqah. Sekitar akhir abad ke-11 selain 

berfungsi missionari, tetapi juga digunakan untuk makam guru-guru besar 

sufi dan akhirnya menjadi tempat peziarah mukim awam. Aturan- aturan 

tersebut antara lain ialah: 

a)  Ahli Khanqah harus memperhatikankebersihan baik kebersihan fisik 

maupun kebersihan spiritual. Seluruh tempat tinggal tempat ibadah, 

harus selalu dalam keadaan suci. Sangat dianjurkan mereka agar 

memelihara wudlu secara berkesinambungan. 

b)  Ahli Khanqah tidak dibenarkan menghabiskan waktu dengan 

berbincang-bincang, lebih-lebih di tempat khanqah atau tempat suci 

lainnya. 



67 

c)  Ahli Khanqah harus melaksanakn shalat lima waktu secara berjama’ah 

pada awal waktu. 

d)  Ahli Khanqah harus melaksanakan qiyam a1-lai1 (shalat malam) yang 

panjang untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah. 

e)  Ahli Khanqah harus menggunakan waktu setelah shalat subuh untuk 

memanjatkan do’a dan memohon ampun. 

f) Ketika menjelang pagi harus melajutkan kegiatannya itu dengan 

membaca Alqur’an sebanyak mungkin biasanya sampai siang. 

g) Pada waktu siangnya juga harus mengurusi fungsi sosial seperti 

mengurusi orang-orang fakir yang datang ke khanqah demi untuk 

mendapatkan sesuap nasi. 

h) Mengembangkan tradisi makan bersama, demi mempertebal rasa 

persaudaraan dan kebersamaan dalam menikmati rahmat Tuhan. 

i) Kebersamaan ini betul-betul mereka tanamkan, seperti ahli khanqah 

tidak boleh meninggalkan khanqah tanpa memberi tahu pada salah 

seoranag yang hadir di sana. 

j) Waktu shalat Isya’ keseluruhannya harus dimanfaatkan untuk zikir dan 

wirid 

 

Kurikulum Pendidikan 

Pada masa klasik, pakar pendidikan Islam menggunakan kata al-

maddah untuk pengertian kurikulum. Karena pada masa itu kurikulum lebih 

identik dengan serangkaian mata pelajaran yang harus diberikan pada murid 

dalam tingkat tertentu (Nata, 2012). 

a) Kurikulum Pendidikan Islam Sebelum Berdirinya Madrasah. Kurikulum 

Pendidikan Rendah. Terdapat kesukaran ketika membatasi mata 

pelajaran yang membentuk kurikulum untuk semua tingkat pendidikan 

yang bermacam-macam. Pertama, karena tidak adanya kurikulum yang 

terbatas, baik untuk tingkat rendah maupun tingkat penghabisan, kecuali 

Alquran yang terdapat pada seluruh kurikulum. Kecuali, kesukaran 

menbedakan di antara fase-fase pendidikan dan lamanya belajar karena 



68 

tidak ada masa tertentu yang mengikat murid-murid untuk belajar pada 

setiap lembaga pendidikan. 

b) Kurikulum Pendidikan Tinggi, Menurut rahman, pendidikan jenis ini 

disebut pendidikan orang dewasa karena diberikan kepada orang banyak 

yang tujuan utamanya adalah untuk mengajarkan mereka mengenai Al-

quran dan agama. Kurikulum pendidikan tingkat ini dibagi kepada dua 

jurusan, jurusan ilmu-ilmu agama dan jurusan ilmu pengetahuan. 

c) Kurikulum Setelah Berdirinya Madrasah 

Berdirinya madrasah, pada satu sisi, merupakan sumbangan islam bagi 

peradaban sesudahnya, tapi pada sisi lain membawa dampak yang buruk 

bagi dunia pendidikan setelah hemegoni negara terlalu kuat terhadap 

madrasah ini. 

Pendidikan Islam adalah rangkaian usaha membimbing, mengarahkan 

potensi hidup manusia yang berupa kemampuan-kemampuan dasar dan 

kemampuan belajar, sesuai dengan nilai-nilai Islam, sehingga terjadilah 

perubahan pribadinya sebagai makhluk individual, sosial serta dalam 

hubungannya dengan alam sekitar dimana ia hidup. Untuk mencapai pada 

pengertian pendidikan tersebut tentunya seorang pendidik memerlukan 

metode-metode yang tepat dalam pelaksanaan pendidikan. Adapun metode 

yang digunakan dalam pendidikan klasik antara lain metode ceramah, dialog, 

diskusi/tanya jawab, metode perumpamaan, metode kisah, metode 

pembiasaan, dan metode hafalan.  

 

Metode Pendidikan Sufistik Masa Klasik 

1. Metode Graduasi (Al-Tadarruj); Metode graduasi atau penahapan 

merupakan metode Alquran dalam membina masyarakat, baik dalam 

melenyapkan kepercayaan dan tradisi jahiliyah maupun yang lain. 

Demikian pula dalam menanamkan aqidah, Alquran juga menggunakan 

metode graduasi ini. Oleh sebab Alquran diturunkan kepada Rasul secara 

berangsur-angsur (bertahap), maka tidak heran juga ketika Nabi 

menerapkan konsep tersebut dalam penyampaian pendidikannya. 



69 

2. Metode Levelisasi; Penyampaian materi pelajaran yang dilakukan Nabi 

Muhammad sering berbeda antara orang satu dengan orang yang lain. Hal 

ini beliau lakukan, karena beliau sangat memperhatikan level-level atau 

peringkat dan kemampuan kecerdasan intelektual seseorang dalam 

menangkap sebuah pelajaran. Demikian dilakukan dengan tujuan agar 

materi yang disampaikan beliau benar-benar bias diterima oleh peserta 

didik. Terkadang Rasulullah berbicara tidak hanya memperhatikan 

tingkat kecerdasan seseorang saja, melainkan juga memperhatikan 

kecerdasan emosionalnya. 

3. Metode Variasi (Al-Tanwi’ Wa Al-Taghyir); Untuk menghindari kejenuhan 

atau kebosanan para peserta didik, Nabi Muhammad membuat variasi 

waktu dalam memberikan pelajaran kepada para sahabat. Tidak hanya 

bervariasi dalam hal waktu, beliau juga memberikan variasi-variasi dalam 

penyampaian materi pelajaran. Karena yang beliau ajarkan adalah wahyu 

dari Allah yang pada saat itu sedang dalam proses diturunkan. Oleh sebab 

materi yang dikirimkan lewat wahyu itu bervariasi, maka secara otomatis 

pendidikan yang diajarkan Rasulullah bervariasi. Menurut Prof. Dr. 

Muhammad ‘Ajjal al Khatib, metode variasi ini, baik digunakan dalam 

materi pelajaran manapun (Ali, 1997). 

4. Metode Keteladanan (Al-Uswah wa Al-Qudwah); Ketika Rasulullah 

Muhammad memberikan sebuah materi yang berkaitan pola perilaku 

atau tingkah laku yang berkaitan dengan aplikasi dalam kehidupan 

sehari-hari, sebelum beliau menyampaikan kepada peserta didik, terlebih 

dahulu beliau melakukannya dalam perbuatan sehari-hari. Dengan hal 

demikian, maka peserta didik akan lebih cepat memahami ajaran 

Rasulullah. Selain itu, di dalam (Qs. Al-Ahzab: 21) juga telah disebutkan 

bahwa: 

Artinya: Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri 
teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap 
(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak 
menyebut Allah. 
 



70 

5. Metode Aplikatif (At-Tatbiqi Wa Al-‘Amali); Apabila Rasulullah sudah 

memberikan teladan-teladan dalam ajaran-ajaran yang beliau sampaikan 

kepada peserta didik, maka pada gilirannya peserta didikpun langsung 

mempraktikan dan mengaplikasikan ajaran-ajaran itu dalam kehidupan 

sehari-hari. Pendidikan Nabi Muhammad tidak sekedar menyampaikan 

materi pelajaran saja, melainkan juga langsung diamalkan. 

6. Metode Pengulangan (Al-Taqrir Wa Al-Muraja’ah); Metode pengulangan 

menjadi salah satu metode yang digunakan beliau, karena dianggap perlu 

dan penting untuk dilakukan khususnya dalam materi pelajaran yang 

penting-penting. 

7. Metode Evaluasi (Al-Taqyim); Sebuah metode yang digunakan oleh Rasul 

dalam penyampaian materi pelarannya, dimana Beliau tidak hanya 

berhenti setelah sudah memberikan materi kepada peserta didik, akan 

tetapi beliau juga melakukan sebuah tindakan monitoring dan evaluating. 

Dalam hal ini, beliau mengawasi dan mengevaluasi mereka. Apabila 

terdapat kekeliruan, maka Beliau langsung mengoreksinya. Oleh karena 

kekeliruan tersebut bisa diketahui langsung oleh Beliau dan terkadang 

diketahui lewat laporan dari seseorang sahabat. 

8. Metode Dialog (Al-Hiwar); Metode pendidikan Rasulullah selanjutnya 

adalah Al-Hiwar yaitu dialog, Tanya jawab. Dalam hal ini Rasul, berperan 

sebagai penanya dan pendialog. Sementara peserta didiknya yang diajak 

dialog. Dengan metode ini, Beliau membentuk peserta untuk melakukan 

perubahan yaitu dari tidak tahu menjadi mengetahui, kemudian dan 

memahami, dan yang selanjutnya sampai ke posisi meyakini. Metode ini 

banyak mewarnai system pendidikan Islam pada masa Rasulullah. 

9. Metode Analogi (Al-Qiyas); Penerapan metode ini dalam pendidikan Rasul 

disini Beliau seringkali menyebutkan ungkapan-ungkapan dalam 

mengajarkan agama Islam kepada peserta didik. 

10. Metode Cerita; Metode ini dikemas dengan cara bercerita. Untuk 

menanamkan ajaran-ajaran Islam kepada peserta didik, Rasul seringkali 

menuturkan kisah orang – orang terdahulu. 

 



71 

Kontribusi Pendidikan Sufistik Pada Masa Klasik 

Pemikiran Islam merupakan hasil pergumulan antara normatifitas 

dengan historisitas. Pemikiran keagamaan Islam (dari para pemikir muslim 

baik individu atau kelompok) merupakan hasil usaha intelektual muslim 

dalam mempertemukan wahyu (sebagai sumber ajaran Islam) dengan situasi 

dan kondisi tertentu atau perkembangan sejarah dalam kurun waktu 

tertentu. Dalam kajian yang lebih lanjut, telah dilakukan upaya bagaimana 

mengambil relevansi dan sumbangan serta kesinambungan intelektualisme 

masa lalu untuk dikaitkan dengan problem kaum muslim saat ini (Syukur, 

2015). Dapat dikatakan bahwa pemikiran keagamaan Islam serta konsep 

yang terkait di dalamnya tidak bisa dilepaskan sama sekali dari perubahan 

sejarah yang mengitarinya (Abdullah, 1999).  

Ungkapan demikian dapat dilihat dalam khasanah keilmuan Islam 

klasik, baik dalam bidang pemikiran Filsafat, Kalam, maupun Tasawuf. Dalam 

pemikiran Filsafat Islam, terdapat konsep penciptaan alam melalui emanasi. 

Konsep ini merupakan pengaruh teori emanasi Neoplatonisme dari Yunani 

yang mulai berkembang di dunia Islam. Dalam pemikiran Kalam, khususnya 

aliran Mu’tazilah, terdapat konsep tauhid (mengesakan Tuhan). Konsep ini 

merupakan upaya kaum Mu’tazilah untuk mengesakan Tuhan secara murni 

dan sekaligus menghilangkan pengaruh paham sifatiyah atau jismiyah. Tuhan 

tidak memiliki sifat, Ia hanya Esa dalam dzat dan af’alNya (Nasution, 1986).  

Paham sifatiyah atau jismiyah merupakan pengaruh filsafat Yunani 

yang menganggap bahwa dalam diri Tuhan melekat sifat-sifat seperti 

manusia. Sedangkan dalam Tasawuf terdapat konsep mahabbah (mendekati 

Tuhan dengan cinta). Konsep yang dipelopori oleh Rabi’ah al-Adawiyah ini 

merupakan hasil pergumulan antara ajaran Islam tentang cinta kepada 

Tuhan dengan realitas masyarakat pada akhir abad ke-2, di mana pada saat 

itu perkembangan fiqh hanya mengutamakan hal-hal yang bersifat lahiriah 

(eksoteris) dan mengabaikan dimensi Islam yang batiniah (esoteris) (Simuh, 

1997). 

  



72 

Perlu dicatat bahwa perkembangan fiqh tidak lepas dari pengaruh dari 

pandangan rasional-filosofis. Implikasi dari uraian di atas adalah bahwa 

produk pemikiran Islam, baik dalam Filsafat, Kalam, maupun Tasawuf (dan 

Fiqh), akan selalu berkembang sesuai dengan perkembangan sejarah, 

sehingga memungkinkan adanya perbedaan-perbedaan antara produk 

pemikiran Islam pada masa lalu (klasik) dengan produk pemikiran Islam 

pada masa kini dan nanti (kontemporer). Tamim Anshary mengeleompokkan 

warisan Islam klasik kedalam tiga figur, yaitu ulama, filosof, dan sufi. 

Ketiganya merupakan agen penting dalam perkembangan peradaban dan 

keilmuan Islam (Anshary, 2015). 

 

C. Kesimpulan 

Ribath, Zawiyah dan Khanqah adalah merupakan suatu lembaga yang 

berperan sebagai penampung para pengikut sufi dan sekaligus sebagai 

tempat untuk memperdalam ilmu pengetahuan mereka tentang bagaimana 

cara beribadah mendekatkan diri kepada Allah dengan berbagai macam 

kegiatan dan latihan. Zawiyah, adalah lembaga sufi yang lebih khusus yang 

lebih kecil ruang lingkupnya, sehingga dalam lembaga ini tidak terdapat 

aturan-aturan sebagaiman yang ada dalam Khanqah. Lembaga ini didirikan 

oleh seorang Syaikh yang bertujuan untuk memperluas ajaran-ajaran tarekat 

tertentu. Khanaqah itu berasal dari bahasa arab, Khanqah yang dalam bentuk 

jamaknya adalah khawanik semuanya itu bermakna ruang atau rumah. 

Kebersamaan ini betul-betul mereka tanamkan, seperti ahli khanqah tidak 

boleh meninggalkan khanqah tanpa memberi tahu pada salah seoranag yang 

hadir di sana. Sistem pendidikan sufi, merupakan suatu sistem yang agak 

berbeda dengan sistem pendidikan yang lain, karena di dalam tasawuf sangat 

mementingkan aspek emosional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Atjeh, Aboe Bakar, 1992, Pengantar Ilmu Tarekat, Solo: Ramadhani. 
 
Asari, Hasan, 1994, Menyingkap Zaman Keemasan Islam, Bandung: Mizan. 
 



73 

Azra, Azyumardi, 1999, Membongkar Peranan Perempuan dalam Bidang 
Keilmuan, Jakarta: JPPR. 

 
Abdullah, M. Amin, 1995, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. tp,1997, Studi Agama: Antara Normatifitas dan 
Historisitas, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 
Anshary, Tamim, 2015, Dari Puncak Bagdad: Sejarah Dunia Versi Islam, terj. 

Yuliani Liputo, Jakarta: Zaman. 
 
Engku, Iskandar, dan Siti Zubaidah, 2014, Sejarah Pendidikan Islami, 

Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 
 
Emroni, 2015, Kontribusi Lembaga Sufi Dalam Pendidikan Islam, Jurnal 

Taswir. 
 
Fahmi, Asma Hasan, 1979, Mabaadiut Tarbiyatil Islaamiyah, Jakarta: Bulan 

Bintang. 
 
Langgulung, Hasan, 1988, Pendidikan Islam Menghadapi Abad ke-21, Jakarata: 

Pustaka Al-Husna. 
 
Muhammad, Suwarsono, 2015, Ekonomi Politik Peradaban Islam Klasik, 

Jakarta: Ombak. 
 
Mukti, 2008, Pembaharuan Lembaga pendidikan di Mesir, Bandung: Cita 

Pustaka Media Perintis. 
 
Nata, Abudin, 2011, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana. 
 
Nasution, Harun, 1986, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa 

Perbandingan, cetakan V. Jakarta: UI Press. 
 
Ramayulis, 2002, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia. 
 
Syukur, Fatah, 2015, Sejarah Peradaban Islam, Semarang: Pustaka Rizki 

Putra. 
 
Syukur, Suparman, 2007, Epistemologi Islam Skolastik Pengarushnya pada 

Pemikiran Islam Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  
 
Simuh, 1997, Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam, Jakarta: Rajawali 

Pers. 
 
Yatim, Badri, 2010, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers. 
 



74 

Yaqub Ali, Mustafa, 1997, Sejarah dan metode Dakwah Nabi, Jakarta: Pustaka 
Firdaus. 

 
Zuhairini, 2010, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: PT Bumi Aksara. 
 
Jurnal  
Jurnal Taswir, Kontribusi Lembaga Sufi Dalam Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 5. 
 
Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum, 2011, Sahri, Dimensi Politik dalam Ajaran-

Ajaran Tasawuf: Studi Kasus atas Manaqib Syaikh Abd Al Qadir Al-
Jailani, Asy Syir’ah: Vol. 45 No. II. 

  



75 

 


