
 
 
At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 
 

1 
 

Sejarah dan Perkembangan Islamisasi Ilmu Pengetahuan 
 

Submit: 19 Maret 2022 Proses: 28 Maret 2022 Terbit: 14 Mei 2022 
doi: 10.32505/tarbawi.v9i1.3946 

 
Hadi Susilo 

Mahasiswa Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Wahid Hasyim Semarang 
Contributor e-mail: hadisusilocakra@gmail.com 

 
Abstract 
This article aims to capture the pro-contra discourse of the Islamization of science and 
bridge it. The birth of the Islamization of knowledge is a response from Muslim scholars to 
the dichotomy of science. The Islamization of science since it surfaced has invited Muslim 
scientists to discuss it. Among Muslim scholars who consider the importance of science, they 
believe that science is very urgent to be converted to Islam because science in their view has 
been contaminated with Western ideological and philosophical values which are contrary to 
Islamic teachings. However, there are still many scientists who do not agree with the 
Islamization of science. 
Keywords: History, Islamization, and Science  
 
Abstrak 
Artikel ini bertujuan untuk memotret diskursus pro kontra Islamisasi ilmu pengetahuan, 
dan menjembataninya. Lahirnya Islamisasi pengetahuan merupakan respons dari 
cendekiawan muslim terhadap dikotomi ilmu. Islamisasi ilmu pengetahuan sejak 
mencuatnya ke permukaan mengundang para ilmuan muslim untuk 
memperbincangkannya. Di kalangan cendekiawan muslim yang menganggap pentingnya 
ilmu pengetahuan meyakini bahwa ilmu pengetahuan sangat urgen untuk diislamkan, 
sebab ilmu pengetahuan dalam pandangan mereka telah terkontaminasi dengan nilai-
nilai ideologi dan filsafat Barat yang banyak bertentangan dengan ajaran Islam. Namun 
demikian masih banyak ilmuan yang tidak sepakat dengan Islamisasi ilmu pengetahuan. 
Kata Kunci: Islamisasi, Sains, dan Sejarah 

 
  



2 
 

A. Pendahuluan 

Al-Qur’an merupakan salah satu sumber ilmu pengetahuan. Al-Qur’an 

diturunkan untuk umat manusia sebagai pegangan/pedoman dan petunjuk 

dalam mengkaji dan memahami setiap fenomena yang terjadi di alam ini 

yang mampu menjadi sebuah inspirasi terhadap proses pengembangan ilmu 

pengetahuan. Banyak ayat Al-Qur’an yang menerangkan tentang ilmu 

pengetahuan (sains) dan mengajak umat Islam untuk mengkaji dan 

mempelajarinya. 

Umat Islam pernah mencapai masa keemasan dan kemegahan yang 

ditandai dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan ilmu filsafat, sehingga 

menjadi acuan baik di dunia Barat ataupun di dunia Timur. Pada abad 

pertengahan, telah banyak para saintis dan filsuf handal dunia diberbagai 

bidang ilmu pengetahuan (Nasution, 1975, p. 13). Kehancuran dinasti 

Abbasiyah menjadi simbol kejayaan umat Islam pada abad 15 M sehingga 

menjadikan umat Islam mengalami kemunduran yang sangat parah. 

Selanjutnya diikuiti dengan semangat yang membara bangsa Eropa yang 

dengan Renaisance-nya membawa pencerahan bangsa tersebut menuju 

puncak keemasan sebagaimana yang pernah diraih umat Islam sebelumnya. 

Sedangkan Umat Islam justru mengalami kemunduran-kemunduran sistemis 

dalam kancah peradabannya.  

Umat Islam saat ini merupakan wilayah kehidupan yang paling 

tertinggal di antara pemeluk-pemeluk agama besar lainnya di dunia 

disebabkan oleh sangat rendahnya kemajuan yang diperoleh dalam bidang 

ilmu pengetahuan dan teknologi. Umat Islam tidak dapat memainkan peran 

artinya hanya menjadi penonton, bahkan terlena oleh kenikmatan semu yang 

dihidangkan oleh dunia Barat dengan kecanggihan teknologinya (Madjid, 

1997, p. 21). 

Ilmu pengetahuan dapat menjadi salah satu media dalam mencapai 

kehidupan yang lebih baik. Perlu disangsikan karena semua ilmu 

pengetahuan yang dipelajari dan diperoleh umat manusia senada dengan 



3 
 

ajaran Islam. Artikel ini membahas tentang pro-kontra Islamisasi ilmu 

pengetahuan. Dengan adanya artikel ini diharapkan mampu memahami 

tentang Islamisasi Ilmu Pengetahuan akan dapat menghilangkan 

ketidakyakinan dalam mempelajari suatu ilmu dan mengetahui bahwa ilmu 

pengetahuan berasal dari Islam dan membebaskan manusia dari paham 

sekularisme Barat (Wijaya, Junaedi, & Sholihan, 2021, p. 3). 

B. Metode 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif (Lexy J. Moleong, 2019) dengan format studi kepustakaan 

(Sugiyono, 2017). Sumber data berupa naskah buku yang berkaitan dengan 

perkembangan pengetahuan, tokoh-tokoh Islam, dan sejarahnya. Alat 

pengumpul data yang digunakan adalah teknik dokumentasi berupa 

kumpulan buku sejarah perkembangan Islamisasi ilmu pengetahuan. Teknik 

analisis data yang digunakan melalui tahapan mengumpulkan data, memilah 

tema-tema, mereduksi data, melakukan klarifikasi dan verifikasi data untuk 

menarik kesimpulan. 

C. Hasil dan Pembahasan 

1) Sejarah Munculnya Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Proses Islamisasi ilmu pengetahuan pada dasarnya telah berlangsung 

sejak permulaan Islam hingga sekarang (Daud, 2003, p. 341). Ayat-ayat 

permulaan yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW secara jelas 

memerintahkan untuk Islamisasi ilmu pengetahuan modern, terlihat ketika 

Allah SWT menekankan kembali bahwa Allah SWT adalah sumber dan asal 

ilmu bagi manusia. Ide yang terdapat dalam Al-Qur'an tersebut mampu 

membawa suatu perubahan mendasar dari pemahaman secara umum bangsa 

Arab sebelum Islam, yang berasumsi suku dan tradisi kesukuan serta 

pengalaman sebagai sumber ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan. 

Tetapi, proses Islamisasi yang dicoba secara besar-besaran, baru 

terjalin pada masa dekat abad ke-8 Meter, ialah pada Dinasti Abbasiyah. 

Islamisasi pengetahuan dicoba dalam wujud aktivitas penerjemahan 



4 
 

terhadap karya-karya dari Persia ataupun Iran serta Yunani yang setelah itu 

pemaknaan karya-karya itu diadaptasi dengan konteks warga setempat yang 

tidak menyimpang dengan ajaran agama Islam pada waktu itu (Kertanegara, 

2003, p. 115). 

Proses tersebut ditandai dengan kehadiran karya besar Imam Al-

Ghazali yaitu kitab yang berjudul Tahafut Al-Falasifah, yang mempersoalkan 

20 “ide asing” dalam pandangan Islam, yang mana “ide asing” itu kerap 

diambil oleh filosof Muslim (Kertanegara, 2007, p. 65) dari pemikiran Yunani, 

khususnya Plato dan Aristoteles. Akhirnya, 20 ide asing kontra terhadap 

ajaran Islam itu kemudian dikaji oleh Imam Al-Ghazali disesuaikan dengan 

ajaran akidah Islam. Upaya itu, sekalipun tidak mengenakan sebutan 

Islamisasi, tetapi aktivitas yang telah mereka jalani cocok dengan arti 

Islamisasi itu sendiri. 

Istilah Islamisasi sendiri baru timbul pada tahun 1930-an, semenjak 

Muhammad Iqbal mengantarkan hendak berartinya melaksanakan proses 

Islamisasi terhadap ilmu pengetahuan. Muhammad Iqbal telah menguasai 

kalau ilmu yang dibesarkan oleh Barat bertabiat non-teistik, sehingga dinilai 

bisa menggoyahkan akidah umat Islam. Untuk itu, Muhammad Iqbal 

menyarankan terhadap umat Islam supaya mengonversikan ilmu 

pengetahuan modern tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Sayangnya, 

Muhammad Iqbal tidak diketahui melakukan tindak lanjut mengenai ide yang 

ditawarkannya tersebut. Belum ada identifikasi yang jelas dan Ia juga tidak 

menyampaikan rekomendasi-rekomendasi atau program secara konseptual 

atau langkah-langkah metodologis upaya untuk mengonversikan ilmu 

pengetahuan yang dimaksud oleh Muhammad Iqbal (Daud, 2003). 

Pada tahun 1960-an, ide ini dilontarkan kembali oleh Syed Hossein 

Nasr. Nasr menyadari bahaya “sekularisme” yang mengancam dunia Islam. 

Sebab itulah Nasr menempatkan asas sebagai konsep sains Islam dalam 

aspek teori dan praktis melalui hasil karyanya yang berjudul Science and 

Civilization in Islam (1968) dan Islamic Science (1976). Nasr bahkan 



5 
 

mengakui bahwa ide-ide Islamisasi yang kemudian kemudian merupakan 

kelanjutan dari ide yang pernah dipikirkannya (Daud, 2003). 

Syed M. Naquib al-Attas kemudian mengembangkan gagasan tersebut 

sebagai proyek Islamisasi yang mulai sosialisasikan pada saat Konferensi 

Dunia Pendidikan Islam yang pertama pada tahun 1977 di Makkah. Dengan 

demikian Al-Attas dianggap sebagai orang yang pertama kali menjelaskan 

dan menegaskan tentang perlunya Islamisasi pendidikan, Islamisasi sains 

dan Islamisasi ilmu (Junaedi & Wijaya, 2019, p. 265; Wijaya, 2019, p. 105). 

Selain itu, secara konsisten dari semua yang dikaji, al-Attas menekankan 

tantangan berat yang dihadapi jaman ini, adalah ilmu pengetahuan yang telah 

kehilangan tujuannya. Al-Attas berpendapat, bahwa ilmu pengetahuan yang 

ada pada saat ini merupakan hasil dari sikap skeptisme yang menempatkan 

keraguan dan spekulasi sederajat dengan langkah-langkah ilmiah dan 

menjadikannya sebagai alat epistemologi yang valid dalam mecari 

kebenaran. Di samping itu, ilmu pengetahuan masa kontemporer secara 

umum diproyeksikan, ditafsirkan, dan dibangun melalui pemahaman dunia, 

visi intelektual dan persepsi psikologis dari kebudayaan dan peradaban 

Barat (Junaedi & Wijaya, 2021, p. 301). 

Gagasan Al-Attas selanjutnya mendapat reaksi dan dukungan dari 

berbagai pihak sesama ilmuwan, salah satunya Ismail Raji Al-Faruqi dengan 

agenda “Islamisasi Ilmu Pengetahuan” nya (Muhaimin, 2003, p. 330). Sampai 

saat ini, ide Islamisasi ilmu menjadi visi dan tujuan penting bagi beberapa 

institusi Islam, seperti International Institute of Islamic Thought (IIIT) di 

Washington DC, Amerika Serikat. International Islamic University Malaysia 

(IIUM) di Kuala Lumpur Malaysia, Akademi Islam di Cambridge dan 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) di Kuala 

Lumpur (Ghufron, 2021). Dalam gagasan Islamisasi pengetahuan ternyata 

masih menjadi perdebatan dikalangan umat Islam, Seakan-akan seperti 

barang mewah yang baru dihadirkan pada umat Islam. Para ilmuan muslim 

sendiri sejatinya masih ada yang pro dan kontra terhadap Islamisasi. 



6 
 

2) Tokoh Utama dalam Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Tokoh penting terkait gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan serta 

mempropagandakannya di antaranya Sayyed Hossein Nasr, Maurice Bucaille, 

Ismail Raji’ Al-Faruqi, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, dan Zianuddin 

Sardar. Masing-masing tokoh tersebut memiliki pendapat yang berbeda 

dalam merumuskan gagasan tentang Islamisasi ilmu. 

Sayyed Hossein Nasr 

Seyyed Hossein Nasr lahir di Iran, kemudian besar dan mendapatkan 

pendidikan di tempat yang sama. Ia juga belajar di Eropa dan lulus dalam 

fisika dari Massachusetts Institute of Technology, tempat di mana pada 

tahun-tahun mahasiswanya berkembang perhatiannya yang besar terhadap 

sejarah pemikiran ilmiah. Kemudian Ia melanjutkan pendidikan ke Harvard 

untuk studi kesarjanaannya dalam geologi dan geofisika, kemudian Ia 

memilih untuk menjadikan sejarah ilmu pengetahuan (sains) sebagai 

kariernya dan memperoleh titel Ph.D pada tahun 1958. Sejak itu Ia memberi 

kuliah mata pelajaran teresebut di Universitas Tehran. Latar belakang 

Baratnya makin menyolok, seorang Muslim modern, yang meyakini betul 

akan kelahiran kembali peradabannya di masa mendatang (Husaini, 2013). 

Gagasan tentang Islamisasi ilmu (sains) awal kali dicetuskan oleh 

Sayyed Hossein Nasr dalam karyanya The Encounter of Man and Nature pada 

tahun 1968. Sains Islami dalam pemikiran Nasr tidak hendak didapatkan 

lewat ide semata. Sains Islami cuma bisa diperoleh lewat intelek (intelect) 

berasal dari Illahiyah yang terletak di dalam hati. Jadi peran intelek terletak 

dalam hati ataupun ruhaniyah yang pula digunakan selaku pertimbangan 

dalam sains Islam. Sebaliknya ide sendiri tidak bisa diucap selaku intelek 

karena pengetahuan dari ide cumalah pantulan dari intelek, oleh karena itu 

pengetahuan yang berasal dari ide semata tidak bisa dijadikan dimensi dalam 

sains Islami. 

Dalam perihal ini, Nasr meletakkan hierarki pengetahuan Islam yang 

sangat besar merupakan berasal dari pengetahuan Illahiyah (hati) sebaliknya 



7 
 

tingkatan dibawahnya merupakan pengetahuan yang berasal dari ide. 

Sepanjang senantiasa dipertahankan tingkatan pengetahuan, ilmu 

pengetahuan tidak hendak mengganggu umat manusia, karena dia 

dikendalikan oleh hati. Sebagian pembatasan ilmu dalam bidang raga bias 

dimanfaatkan buat mempertahankan kebebasan dalam pengembangan di 

konsentrasi kerohanian. Ilmu pengetahuan wajib sanggup jadi media buat 

mengakses hal- hal yang sakral serta ilmu pengetahuan sakral (scientia-

sacra) (Nasr, 1997, p. 55) tetap sebagai jalan kesatuan ilmu, dengan realita, 

kebahagiaan dan kebenaran disatukan. Untuk mewujudkan sains Islami 

tersebut, Zaman keemasan yang pernah diperoleh umat Islam digunakan 

Nasr sebagai perbandingan. Pendapatnya, pada masa itu dengan teologi yang 

medominasi ilmu pengetahuan, sehingga mampu menyelamatkan umat Islam 

dari sifat destruktif sains. 

Maurice Bucaille 

Bucaille adalah seorang dokter yang ahli dalam bedah berkebangsaan 

Perancis kemudian berubah menjadi sepiritualis. Dengan menerbitkan buku 

yang berjudul La Bible La Coran at La Science (Bibel, Qur’an dan Sains) 

Bucaille menjadi terkenal di dunia Islam (Muslih, 2016, p. 263). Bucaille 

memulai pembahasan dari bukunya tersebut dengan mengkaji keaslian teks 

kitab suci al-Qur’an. Lalu dia membandingkannya dengan Bibel, dan dia 

dapat mengambil suatu kesimpulan akhir bahwa Al-Qur’an dianggap lebih 

otentik teksnya bila dibandingkan dengan Bibel.  

Namun dalam hubungannya dengan perkembangan dan kemajuan ilmu 

pengetahuan di dunia modern, metode yang dimanfaatkan cukup sederhana. 

Dengan menukil beberapa ayat Al-Qur’an dan juga yang ada dalam Bibel, dia 

menghubungkan dengan sains kontemporer, dengan menemukan fakta-fakta 

ilmiah. Dengan komparasi semacam ini, selanjutnya dia juga menyimpulkan 

suatu kesimpulan bahwa Al-Qur’an mempunyai kesamaan dengan fakta-fakta 

ilmiah sains modern, akan tetapi Bibel mempunyai banyak kekurangan. 

Dengan metode yang digunakan oleh Bucaille seperti itu akhirnya banyak 



8 
 

mendapat kritiakan yang dating diantaranya, seperti Ali Syari’ati dan juga 

Pervez Hoodbhoy. Akhirnya pada tahun 1994 Bucaille mengklarifikasi terkait 

metode yang gunakan dalam Internatonal Seminar on Miracle of Al-Qur’an 

and As-Sunnah di Bandung, Indonesia (Habib, 2007, p. 23). 

Ismail Raji’ Al-Faruqi 

Ismail Raji al-Faruqi lahir di Palestina pada 1 Januari 1921, Ayah beliau 

bernama Abdul Huda al-Faruqi. Terkait dengan pendidikan agama ia 

dapatkan langsung dari ayahnya di rumah dan juga di masjid dekat dengan 

rumahnya. Awal mula perjalanan keilmuan diawali dengan belajar di College 

Des Freses (St.Yoseph) tahun 1936. Setelah memperoleh pendidikan di 

College Des Freses tahun 1941, al-Faruqi meneruskan belajar di American 

University of Beirut dengan mengambil konsentrasu kajian di bidang filsafat 

dan mendapatkan gelar Bachelor of Art (BA) (Zuhdiyah, 2016, p. 20). Dari 

karya-karyanya tersebut dapat diamati corak pemikiran-pemikirannya. 

Pemikiran-pemikirannya tentang keislaman dianggap memiliki nilai urgen, 

sebab selain pemikirannya atas dunia dan umat Islam juga namun yang 

terpenting adalah peran al-Faruqi dalam membela umat Islam yang sangat 

luar biasa (Sani, 1998, p. 264). 

Sains dalam tradisi Islam tidak menjelaskan dan memahami realitas 

sebagai sesuatu yang terpisah dan berdiri sendiri dari realitas yang absolut 

(Allah), akan tetapi memandangnya sebagai bagian “integral” dari 

keberadaan Allah. Oleh sebab itu, islamization of knowledge dalam 

pandangan Al-Faruqi harus difokuskan pada suatu keadaan analisis dan 

sintesis tentang keterkaitan realitas yang sedang dipelajari dengan hukum 

(pola) Tuhan. Al-Faruqi menegaskan beberapa prinsip pada pandangan Islam 

sebagai metodologi atau kerangka pemikiran. Prinsip-prinsip tersebut adalah 

(1) Ke-esaan Allah, (2) Kesatuan alam semesta, (3) Kesatuan kebenaran dan 

kesatuan pengetahuan, (4) Kesatuan Hidup, dan (5) Kesatuan umat manusia 

(Habib, 2007). 

 



9 
 

Al-Faruqi berpendapat, bahwa kebenaran akal pikiran dan kebenaran 

sebuah wahyu tidak saling bertentangan namun keduanya justru saling 

mendukung dan adanya keterkaitan. Walaupun sejatinya keyakinan pada 

agama Islam yang ditopang oleh wahyu yang diturunkan melalui malaikat 

Jibril itu merupakan wahyu yang bersumber dari Allah, sedangkan di sisi lain 

Allah menganugerahkan akal kepada manusia untuk mencari kebenaran 

pula. Menurut Al-Faruqi perlu adanya syarat-syarat ketentuan kebenaran 

adalah yang pertama, tidak adanya pertentangan antara kesatuan kebenaran 

dengan realitas, karena wahyu merupakan firman Allah yang bias dipastikan 

akan sesuai dengan realitas. Kedua, antara wahyu Allah dan kebenaran tidak 

boleh ada perbedaan, sebab prinsip mutlak. Ketiga, kesatuan kebenaran yang 

mempunyai sifat tanpa batas dan tanpa akhir (Ulum, 2021). 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Syed Naquib Al-Attas memformulasikan konsep Islamisasi ilmu 

pengetahuan yang diadopsi dari pendapat Sayyed Hossein Nasr. Nasr 

menempatkan sains Islam dalam tataran teori dan implementasinya melalui 

karyanya yang dituangkan dalam Science and Civilization in Islam (1968) dan 

Islamic Science (1976). Langkah ini ia lakukan sebab ia menyadari betul akan 

adanya sebuah bahaya berupa sekularisme dan modernisme yang akan 

menggoyahkan keberadaan dunia Islam (Kuntowijoyo, 2007, p. 4). 

Al-Attas menambahkan bahwa Islamisasi merupakan sebuah jalan 

utama untuk membebaskan manusia dari kebiasaan mitologis, magis, 

animistis nasional kultural dan sesudah itu dari pengendalian sekular 

terhadap nalar serta bahasanya yang selama ini dialami umat islam. Dengan 

kata lain Islamisasi merupakan alat untuk membebaskan umat islam dari 

belenggu barat. Islamisasi bahasa dianggap langkah paling efektif dalam 

program Islamisasi sains dan disiplin pengetahuan umum. Menurut Al-Attas 

bahwa Islamisasi bahasa, sebenarnya telah diperlihatkan dalam al-Qur’an itu 

sendiri yaitu pada surat al-Alaq ayat : 1-5. Kata-kata dasar Islam inilah yang 

memproyeksikan pandangan dunia ciri khas Islami dalam pikiran umat Islam 



10 
 

(Kuntowijoyo, 2007) Disisi lain, Islamization of Knowledge merupakan suatu 

upaya untuk menghilangkan hal-hal serta konsep-konsep utama dalam 

bentuk kebudayaan dan peradaban Barat, secara khusus ilmu-ilmu 

kemanusiaan. 

Lebih lanjut, Syed al-Attas menjelaskan bahwa pengetahuan Barat 

mengangkat keraguan dan pendugaan ke derajat “ilmiah” dalam hal 

metodologi. Artinya, keragu-raguan dijadikan sebagai sarana epistemologi 

yang cukup baik dan istimewa untuk mendapatkan pengetahuan (Al-Attas, 

2010, p. 196). Tambahnya lagi, ilmu pengetahuan Barat tidak dikonstruksi 

dengan dasar wahyu atau bersumber dari wahyu serta keyakinan agama. 

Tetapi dibangun atas tradisi budaya yang diperkuat dengan spekulasi 

filosofis yang terkait dengan kehidupan sekuler (Al-Attas, 2010)yang menjadi 

manusia sebagai makhluk yang berakal. 

Menurut Al-Attas, dalam proses Islamisasi ilmu setidaknya ada dua 

langkah penting yang saling keterkaitan: pertama, proses memisahkan hal-

hal atau unsur-unsur dan konsep- konsep urgen barat dari suatu ilmu, kedua, 

menggabungkan unsur-unsur dan konsep-konsep utama Islam menjadi satu. 

Islamisasi bahasa merupakan hal penting dalam memulai kedua proses di 

atas, dan ini dapat dibuktikan oleh Al-Quran. Alasannya, “bahasa” dan 

pemikiran “rasionalitas” saling terkait erat dan ketergantungan dalam 

memproyeksikan pandangan dunia (worldview). Islamisasi bahasa 

berpengaruh terhadap Islamisasi pemikiran, dan cara pandang, sebab dalam 

bahasa ada istilah dan dalam setiap istilah mengandung konsep yang harus 

dipahami oleh akal pikiran (Ulum, 2021). 

Zianuddin Sardar 

Tinjauan epistemologi Islam saat kini tidak hanya melalui pemusatan 

perhatian kepada disiplin ilmu yang telah ada dan mapan. Melainkan Sardar 

mengutarakan bahwasanya diperlukan dua paradigma untuk mencari 

kebutuhan-kebutuhan masa kini yakni paradigma pengetahuan dan 

paradigma perilaku. Paradigma pengetahuan memfokuskan perhatiannya 



11 
 

pada konsep, prinsip, dan nilai Islam pada ilmu pengetahuan yang dituju 

sedangkan paradigma perilaku merupakan sebuah paradigma yang 

memberikan batasan etika kepada para ilmuwan sehingga mereka tetap 

dapat bekerja dengan bebas. Dan kedua paradigma tersebut tetap harus 

dikaji dari perspektif realitas masa kini (Sardar, 1987, p. 103). 

Sardar mencoba memberi sebuah solusi bahwa Islamisasi ilmu 

pengetahuan harus dibangun pada segi epistemologi Islam sehingga dengan 

demikian dapat menghasilkan konsep ilmu pengetahuan yang dikonstruksi di 

atas dasar-dasar ajaran Islam. Baginya, Islamisasi ilmu pengetahuan harus 

menjauh dari membangun teori ilmu keislaman sehingga benar-benar dapat 

menghasilkan sistem ilmu yang berdasarkan pada ajaran Islam.  

Kesepuluh karakteristik memiliki kesinambungan satu sama lain dan 

tidak dapat dihilangkan atau berdiri sendiri. Diawali dengan konsep tauhid 

(keesaan Tuhan) yang merupakan sebuah nilai all-embracing yang 

penekanan pada kesatuan kemanusiaan, persatuan antara manusia dan alam, 

dan kesatuan antara ilmu dan nilai-nilai. Dari konsep ini muncullah konsep 

khilafah yang berarti manusia tidaklah independen dari Tuhan dan 

bertanggungjawab kepada Tuhan, hal ini menjadikan manusia tidak memiliki 

hak eksklusif melainkan bertanggungjawab menjaga keselarasan segala 

sesuatu yang ada di bumi. Tanggung jawab ini diwujudkan dengan bentuk 

ibadah sebagai faktor yang akan mengintegrasiakan kegiatan ilmiah dengan 

sistem nilai Islam. Masuklah ‘ilm sebagai nilai yang ada dalam kerangka Islam 

dan merupakan salah satu bentuk dari ibadah. Hubungan antara ‘ilm dan 

ibadah terdapat arti bahwa ilmu pengetahuan tidak bisa diperoleh jika secara 

terbuka melanggar perintah Allah (Idris, 2013, p. 30). 

3) Pendapat Kontra tentang Pemikiran Islamisasi Ilmu 

Beberapa tokoh yang menolak gagasan tentang Islamisasi ilmu di 

antaranya adalah Pervez Hoodbhoy, Mohammed Arkoun, Aziz Azmeh, dan 

Fazlur Rahman. Salah seorang tokoh yang pernah menulis hubungan Islam 

dan islamization of knoladge adalah Pervez Hoodbhoy. Dia merupakan seorah 



12 
 

pakar fisika yang muda serta lumayan diketahui di Universitas Quadiazam, di 

Pakistan.  

Hoodbhoy mempunyai pemikiran yang berbeda tentang konsep 

Islamisasi sains. Dia menentang seluruh konsep sains Islam yang sudah 

mencuat oleh para pendahulunya. Dalam bukunya Islam and Science, 

Hoodbhoy melaporkan kalau tidak terdapat yang diucap ilmu Islami, serta 

seluruh upaya buat mengIslamkan ilmu hendak hadapi kegagalan. Alasannya 

tentu saja universalitas dan objektivitas ilmu. Untuk memperkuat 

argumennya, Ia mengajukan kasus Abdus Salam dan Stevenweinberg, dua 

fisikawan yang berbagi hadiah Nobel tahun 1976 dalam bidang fisika kerena 

kedunya telah berhasil menyatukan kekuatan-kekuatan lemah elektro 

magnetik yang ada pada alam, padahal yang satu (Abdus Salam) beragama 

Islam dan yang lain (Stevenweinberg) terus terang mengaku ateis 

(Kertanegara, 2007). 

Muhammad Arkoun, seorang filsuf Islam Modern asal Aljazair lulusan 

Universitas Sorbone Neuvelle (Paris III) Perancis tidak sepakat kalau ilmu 

harus diislamkan. Ia mengatakan bahwa upaya mengubah agama menjadi 

sains justru mengubah sains menjadi agama. Pada awalnya mencoba 

merumuskan teori-teori pengetahuan berdasarkan temuan normatif. Namun, 

lama kelamaan teori tersebut akan dianggap suci, benar, sakral, mutlak dan 

hal serupa (Wijaya, 2021, p. 26). 

Padahal, sebagai teori, pengetahuan tidak lepas dari kontribusi 

ilmuwannya yang memungkinkan benar atau salah. Implikasinya bisa 

semakin fatal ketika teori tersebut dianggap sakral, padahal ternyata harus 

menyerah di hadapan teori lain dari pemikiran manusia yang lebih valid 

kebenarannya. Lebih jauh, Arkoun juga mengatakan bahwa keinginan 

cendekiawan muslim untuk menjadikan iptek islami adalah salah, Karena ini 

bisa menangkap kita dalam pendekatan yang memandang Islam hanya 

sebagai ideologi (Campo, 2009, p. 61). Padahal, jika kasus seperti itu terjadi, 

ini akan membuat umat Islam meragukan "kebenaran agama mereka".  



13 
 

Sedangkan Aziz Al-Azmeh, pemikir asal Suriah mengatakan bahwa Saat 

ini, perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi di dunia Barat 

tidak hanya mencapai bidang politik, ekonomi, sosial dan budaya, tetapi juga 

bidang filosofis dan religius, yang mengarah pada globalisasi yang tidak 

terduga lebih perhatikan sentrisme tertentu. Oleh Karena itu, ia beranggapan 

percuma kalau ilmu harus diislamkan (Qomar, 2005, p. 24). 

D. Kesimpulan 

Dari pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa Islamisasi ilmu 

pada dasarnya mengacu pada upaya pemurnian konstruksi ilmu dan 

pelepasan dari pemikiran yang bertentangan dengan Islam. Islamisasi bukan 

sekedar kegiatan menghimpun dan menamai Islam dengan suatu ilmu, 

melainkan proses mempromosikan metodologi yang tepat berdasarkan 

konsep Islam, sehingga ilmu yang muncul mengikuti konstruksi yang 

ditetapkan oleh Islam yang berasal dari Allah SWT. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Attas, S. M. N. (2010). Islam and Secularism. In Comparative Secularisms in 
a Global Age. Kuala Lumpur: IIIT. 
https://doi.org/10.1057/9780230106703 

Campo, J. E. (2009). Ensyclopedia of Islam. New York: An Imprint of Infobase 
Publishing. 

Daud, W. M. N. W. (2003). Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. 
Naquib al-Attas. Bandung: Mizan. 

Ghufron, M. (2021). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Perspektif Sejarah, 
Kontroversi dan Perkembangannya. 

Habib, Z. (2007). Islamisasi Sains. Malang: UIN Malang Press. 

Husaini, A. (2013). Filsafat Ilmu Prespektif Barat dan Islam. Jakarta: Gema 
Insani. 

Idris, S. (2013). Reorientasi Ilmu Pengetahuan Islam; Melihat Pemikiran 
Ziauddin Sardar. 

Junaedi, M., & Wijaya, M. M. (2019). Pengembangan Paradigma Keilmuan 
Perspektif Epistemologi Islam: Dari Perenialisme Hingga Islamisasi, 
Integrasi-Interkoneksi dan Unity of Science. Jakarta: Prenadamedia 
Group. 



14 
 

Junaedi, M., & Wijaya, M. M. (2021). Islamic Education Based on Unity of 
Sciences Paradigm. Ulul Albab, 22(2), 292–312. 
https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.12031 

Kertanegara, M. (2003). Menyibak Tirai Kejahilan Pengantar Epistemologi 
Islam. Bandung: Mizan. 

Kertanegara, M. (2007). Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons Terhadap 
Modernitas. Jakarta: Erlangga. 

Kuntowijoyo. (2007). Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. 
Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Lexy J. Moleong. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. 
Remaja Rosda Karya. 

Madjid, N. (1997). Kaki Langit Peradaban Islam. Jakarta: Paramadina. 

Muhaimin. (2003). Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam, 
Pemberdayaan, Pengembangan Kurikulum, hingga Redifinisi Islamisasi 
Pengetahuan. Bandung: Nuansa. 

Muslih, M. (2016). Al-Qur’an dan Lahirnya Sains Teistik. Tsaqofah: Jurnal 
Peradaban Islam, 12(2). 

Nasr, S. H. (1997). Pengetahuan dan Kesucian (Suharsono, Ed.). Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Nasution, H. (1975). Pembaruan dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Qomar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional 
Hingga Metode Kritik. Jakarta: Erlangga. 

Sani, A. (1998). Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam 
Islam. Jakarta: Grafindo Persada. 

Sardar, Z. (1987). Masa Depan Islam. Bandung: Pustaka. 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, R & D. Bandung: 
Alfabeta. 

Ulum, B. (2021). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Tinjauan Atas Pemikiran Syed 
Naquib AlAttas. 

Wijaya, M. M. (2019). Filsafat Kesatuan Ilmu Pengetahuan: Unity of Sciences 
Sebagai Format Integrasi Keilmuan UIN Walisongo. Semarang: Fatawa 
Publishing. 

Wijaya, M. M. (2021). The Unity of Science Paradigm, Challenges, and 
Solutions In Pandemic Era. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 
4(1). 

Wijaya, M. M., Junaedi, M., & Sholihan. (2021). Scientific Development Based 
on Unity of Sciences (Waḥdat Al-‘Ulum) Paradigm. International Journal 
Ihya’ ‘Ulum Al-Din, 23(1), 1–26. 



15 
 

Zuhdiyah. (2016). Islamisasi Ilmu Ismail Raji’ Al-Faruqi. Jurnal Tadrib, 2(1). 

 


