AT-TARBAW| &~

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754

Sejarah dan Perkembangan Islamisasi Ilmu Pengetahuan

Submit: 19 Maret 2022 Proses: 28 Maret 2022 Terbit: 14 Mei 2022
doi: 10.32505/tarbawi.v9i1.3946

Hadi Susilo
Mahasiswa Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Wahid Hasyim Semarang
Contributor e-mail: hadisusilocakra@gmail.com

Abstract

This article aims to capture the pro-contra discourse of the Islamization of science and
bridge it. The birth of the Islamization of knowledge is a response from Muslim scholars to
the dichotomy of science. The Islamization of science since it surfaced has invited Muslim
scientists to discuss it. Among Muslim scholars who consider the importance of science, they
believe that science is very urgent to be converted to Islam because science in their view has
been contaminated with Western ideological and philosophical values which are contrary to
Islamic teachings. However, there are still many scientists who do not agree with the
Islamization of science.

Keywords: History, Islamization, and Science

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk memotret diskursus pro kontra Islamisasi ilmu pengetahuan,
dan menjembataninya. Lahirnya Islamisasi pengetahuan merupakan respons dari
cendekiawan muslim terhadap dikotomi ilmu. Islamisasi ilmu pengetahuan sejak
mencuatnya ke  permukaan mengundang para ilmuan muslim  untuk
memperbincangkannya. Di kalangan cendekiawan muslim yang menganggap pentingnya
ilmu pengetahuan meyakini bahwa ilmu pengetahuan sangat urgen untuk diislamkan,
sebab ilmu pengetahuan dalam pandangan mereka telah terkontaminasi dengan nilai-
nilai ideologi dan filsafat Barat yang banyak bertentangan dengan ajaran Islam. Namun
demikian masih banyak ilmuan yang tidak sepakat dengan Islamisasi ilmu pengetahuan.
Kata Kunci: Islamisasi, Sains, dan Sejarah



A. Pendahuluan

Al-Qur'an merupakan salah satu sumber ilmu pengetahuan. Al-Qur’an
diturunkan untuk umat manusia sebagai pegangan/pedoman dan petunjuk
dalam mengkaji dan memahami setiap fenomena yang terjadi di alam ini
yang mampu menjadi sebuah inspirasi terhadap proses pengembangan ilmu
pengetahuan. Banyak ayat Al-Qur'an yang menerangkan tentang ilmu
pengetahuan (sains) dan mengajak umat Islam untuk mengkaji dan
mempelajarinya.

Umat Islam pernah mencapai masa keemasan dan kemegahan yang
ditandai dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan ilmu filsafat, sehingga
menjadi acuan baik di dunia Barat ataupun di dunia Timur. Pada abad
pertengahan, telah banyak para saintis dan filsuf handal dunia diberbagai
bidang ilmu pengetahuan (Nasution, 1975, p. 13). Kehancuran dinasti
Abbasiyah menjadi simbol kejayaan umat Islam pada abad 15 M sehingga
menjadikan umat Islam mengalami kemunduran yang sangat parah.
Selanjutnya diikuiti dengan semangat yang membara bangsa Eropa yang
dengan Renaisance-nya membawa pencerahan bangsa tersebut menuju
puncak keemasan sebagaimana yang pernah diraih umat Islam sebelumnya.
Sedangkan Umat Islam justru mengalami kemunduran-kemunduran sistemis
dalam kancah peradabannya.

Umat Islam saat ini merupakan wilayah kehidupan yang paling
tertinggal di antara pemeluk-pemeluk agama besar lainnya di dunia
disebabkan oleh sangat rendahnya kemajuan yang diperoleh dalam bidang
ilmu pengetahuan dan teknologi. Umat Islam tidak dapat memainkan peran
artinya hanya menjadi penonton, bahkan terlena oleh kenikmatan semu yang
dihidangkan oleh dunia Barat dengan kecanggihan teknologinya (Madjid,
1997, p. 21).

[lmu pengetahuan dapat menjadi salah satu media dalam mencapai
kehidupan yang lebih baik. Perlu disangsikan karena semua ilmu

pengetahuan yang dipelajari dan diperoleh umat manusia senada dengan



ajaran Islam. Artikel ini membahas tentang pro-kontra Islamisasi ilmu
pengetahuan. Dengan adanya artikel ini diharapkan mampu memahami
tentang Islamisasi Ilmu Pengetahuan akan dapat menghilangkan
ketidakyakinan dalam mempelajari suatu ilmu dan mengetahui bahwa ilmu
pengetahuan berasal dari Islam dan membebaskan manusia dari paham
sekularisme Barat (Wijaya, Junaedi, & Sholihan, 2021, p. 3).
B. Metode

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif (Lexy ]J. Moleong, 2019) dengan format studi kepustakaan
(Sugiyono, 2017). Sumber data berupa naskah buku yang berkaitan dengan
perkembangan pengetahuan, tokoh-tokoh Islam, dan sejarahnya. Alat
pengumpul data yang digunakan adalah teknik dokumentasi berupa
kumpulan buku sejarah perkembangan Islamisasi ilmu pengetahuan. Teknik
analisis data yang digunakan melalui tahapan mengumpulkan data, memilah
tema-tema, mereduksi data, melakukan klarifikasi dan verifikasi data untuk
menarik kesimpulan.
C. Hasil dan Pembahasan

1) Sejarah Munculnya Islamisasi Ilmu Pengetahuan

Proses Islamisasi ilmu pengetahuan pada dasarnya telah berlangsung
sejak permulaan Islam hingga sekarang (Daud, 2003, p. 341). Ayat-ayat
permulaan yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW secara jelas
memerintahkan untuk Islamisasi ilmu pengetahuan modern, terlihat ketika
Allah SWT menekankan kembali bahwa Allah SWT adalah sumber dan asal
ilmu bagi manusia. Ide yang terdapat dalam Al-Qur'an tersebut mampu
membawa suatu perubahan mendasar dari pemahaman secara umum bangsa
Arab sebelum Islam, yang berasumsi suku dan tradisi kesukuan serta
pengalaman sebagai sumber ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan.

Tetapi, proses Islamisasi yang dicoba secara besar-besaran, baru
terjalin pada masa dekat abad ke-8 Meter, ialah pada Dinasti Abbasiyah.

[slamisasi pengetahuan dicoba dalam wujud aktivitas penerjemahan



terhadap karya-karya dari Persia ataupun Iran serta Yunani yang setelah itu
pemaknaan karya-karya itu diadaptasi dengan konteks warga setempat yang
tidak menyimpang dengan ajaran agama Islam pada waktu itu (Kertanegara,
2003, p. 115).

Proses tersebut ditandai dengan kehadiran karya besar Imam Al-
Ghazali yaitu kitab yang berjudul Tahafut Al-Falasifah, yang mempersoalkan
20 “ide asing” dalam pandangan Islam, yang mana “ide asing” itu kerap
diambil oleh filosof Muslim (Kertanegara, 2007, p. 65) dari pemikiran Yunani,
khususnya Plato dan Aristoteles. Akhirnya, 20 ide asing kontra terhadap
ajaran Islam itu kemudian dikaji oleh Imam Al-Ghazali disesuaikan dengan
ajaran akidah Islam. Upaya itu, sekalipun tidak mengenakan sebutan
I[slamisasi, tetapi aktivitas yang telah mereka jalani cocok dengan arti
[slamisasi itu sendiri.

Istilah Islamisasi sendiri baru timbul pada tahun 1930-an, semenjak
Muhammad Igbal mengantarkan hendak berartinya melaksanakan proses
[slamisasi terhadap ilmu pengetahuan. Muhammad Igbal telah menguasai
kalau ilmu yang dibesarkan oleh Barat bertabiat non-teistik, sehingga dinilai
bisa menggoyahkan akidah umat Islam. Untuk itu, Muhammad Igbal
menyarankan terhadap umat Islam supaya mengonversikan ilmu
pengetahuan modern tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Sayangnya,
Muhammad Igbal tidak diketahui melakukan tindak lanjut mengenai ide yang
ditawarkannya tersebut. Belum ada identifikasi yang jelas dan la juga tidak
menyampaikan rekomendasi-rekomendasi atau program secara konseptual
atau langkah-langkah metodologis upaya untuk mengonversikan ilmu
pengetahuan yang dimaksud oleh Muhammad Igbal (Daud, 2003).

Pada tahun 1960-an, ide ini dilontarkan kembali oleh Syed Hossein
Nasr. Nasr menyadari bahaya “sekularisme” yang mengancam dunia Islam.
Sebab itulah Nasr menempatkan asas sebagai konsep sains Islam dalam
aspek teori dan praktis melalui hasil karyanya yang berjudul Science and

Civilization in Islam (1968) dan Islamic Science (1976). Nasr bahkan



mengakui bahwa ide-ide Islamisasi yang kemudian kemudian merupakan
kelanjutan dari ide yang pernah dipikirkannya (Daud, 2003).

Syed M. Naquib al-Attas kemudian mengembangkan gagasan tersebut
sebagai proyek Islamisasi yang mulai sosialisasikan pada saat Konferensi
Dunia Pendidikan Islam yang pertama pada tahun 1977 di Makkah. Dengan
demikian Al-Attas dianggap sebagai orang yang pertama kali menjelaskan
dan menegaskan tentang perlunya Islamisasi pendidikan, Islamisasi sains
dan Islamisasi ilmu (Junaedi & Wijaya, 2019, p. 265; Wijaya, 2019, p. 105).
Selain itu, secara konsisten dari semua yang dikaji, al-Attas menekankan
tantangan berat yang dihadapi jaman ini, adalah ilmu pengetahuan yang telah
kehilangan tujuannya. Al-Attas berpendapat, bahwa ilmu pengetahuan yang
ada pada saat ini merupakan hasil dari sikap skeptisme yang menempatkan
keraguan dan spekulasi sederajat dengan langkah-langkah ilmiah dan
menjadikannya sebagai alat epistemologi yang valid dalam mecari
kebenaran. Di samping itu, ilmu pengetahuan masa kontemporer secara
umum diproyeksikan, ditafsirkan, dan dibangun melalui pemahaman dunia,
visi intelektual dan persepsi psikologis dari kebudayaan dan peradaban
Barat (Junaedi & Wijaya, 2021, p. 301).

Gagasan Al-Attas selanjutnya mendapat reaksi dan dukungan dari
berbagai pihak sesama ilmuwan, salah satunya Ismail Raji Al-Faruqi dengan
agenda “Islamisasi [lmu Pengetahuan” nya (Muhaimin, 2003, p. 330). Sampai
saat ini, ide Islamisasi ilmu menjadi visi dan tujuan penting bagi beberapa
institusi Islam, seperti International Institute of Islamic Thought (IIIT) di
Washington DC, Amerika Serikat. International Islamic University Malaysia
(IIUM) di Kuala Lumpur Malaysia, Akademi Islam di Cambridge dan
International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) di Kuala
Lumpur (Ghufron, 2021). Dalam gagasan Islamisasi pengetahuan ternyata
masih menjadi perdebatan dikalangan umat Islam, Seakan-akan seperti
barang mewah yang baru dihadirkan pada umat Islam. Para ilmuan muslim

sendiri sejatinya masih ada yang pro dan kontra terhadap Islamisasi.



2) Tokoh Utama dalam Islamisasi lmu Pengetahuan

Tokoh penting terkait gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan serta
mempropagandakannya di antaranya Sayyed Hossein Nasr, Maurice Bucaille,
Ismail Raji’ Al-Faruqi, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, dan Zianuddin
Sardar. Masing-masing tokoh tersebut memiliki pendapat yang berbeda
dalam merumuskan gagasan tentang Islamisasi ilmu.
Sayyed Hossein Nasr

Seyyed Hossein Nasr lahir di Iran, kemudian besar dan mendapatkan
pendidikan di tempat yang sama. la juga belajar di Eropa dan lulus dalam
fisika dari Massachusetts Institute of Technology, tempat di mana pada
tahun-tahun mahasiswanya berkembang perhatiannya yang besar terhadap
sejarah pemikiran ilmiah. Kemudian Ia melanjutkan pendidikan ke Harvard
untuk studi kesarjanaannya dalam geologi dan geofisika, kemudian Ia
memilih untuk menjadikan sejarah ilmu pengetahuan (sains) sebagai
kariernya dan memperoleh titel Ph.D pada tahun 1958. Sejak itu la memberi
kuliah mata pelajaran teresebut di Universitas Tehran. Latar belakang
Baratnya makin menyolok, seorang Muslim modern, yang meyakini betul
akan kelahiran kembali peradabannya di masa mendatang (Husaini, 2013).

Gagasan tentang Islamisasi ilmu (sains) awal kali dicetuskan oleh
Sayyed Hossein Nasr dalam karyanya The Encounter of Man and Nature pada
tahun 1968. Sains Islami dalam pemikiran Nasr tidak hendak didapatkan
lewat ide semata. Sains Islami cuma bisa diperoleh lewat intelek (intelect)
berasal dari Illahiyah yang terletak di dalam hati. Jadi peran intelek terletak
dalam hati ataupun ruhaniyah yang pula digunakan selaku pertimbangan
dalam sains Islam. Sebaliknya ide sendiri tidak bisa diucap selaku intelek
karena pengetahuan dari ide cumalah pantulan dari intelek, oleh karena itu
pengetahuan yang berasal dari ide semata tidak bisa dijadikan dimensi dalam
sains Islami.

Dalam perihal ini, Nasr meletakkan hierarki pengetahuan Islam yang

sangat besar merupakan berasal dari pengetahuan Illahiyah (hati) sebaliknya



tingkatan dibawahnya merupakan pengetahuan yang berasal dari ide.
Sepanjang senantiasa dipertahankan tingkatan pengetahuan, ilmu
pengetahuan tidak hendak mengganggu umat manusia, karena dia
dikendalikan oleh hati. Sebagian pembatasan ilmu dalam bidang raga bias
dimanfaatkan buat mempertahankan kebebasan dalam pengembangan di
konsentrasi kerohanian. [lmu pengetahuan wajib sanggup jadi media buat
mengakses hal- hal yang sakral serta ilmu pengetahuan sakral (scientia-
sacra) (Nasr, 1997, p. 55) tetap sebagai jalan kesatuan ilmu, dengan realita,
kebahagiaan dan kebenaran disatukan. Untuk mewujudkan sains Islami
tersebut, Zaman keemasan yang pernah diperoleh umat Islam digunakan
Nasr sebagai perbandingan. Pendapatnya, pada masa itu dengan teologi yang
medominasi ilmu pengetahuan, sehingga mampu menyelamatkan umat Islam
dari sifat destruktif sains.

Maurice Bucaille

Bucaille adalah seorang dokter yang ahli dalam bedah berkebangsaan
Perancis kemudian berubah menjadi sepiritualis. Dengan menerbitkan buku
yang berjudul La Bible La Coran at La Science (Bibel, Qur'an dan Sains)
Bucaille menjadi terkenal di dunia Islam (Muslih, 2016, p. 263). Bucaille
memulai pembahasan dari bukunya tersebut dengan mengkaji keaslian teks
kitab suci al-Qur’an. Lalu dia membandingkannya dengan Bibel, dan dia
dapat mengambil suatu kesimpulan akhir bahwa Al-Qur’an dianggap lebih
otentik teksnya bila dibandingkan dengan Bibel.

Namun dalam hubungannya dengan perkembangan dan kemajuan ilmu
pengetahuan di dunia modern, metode yang dimanfaatkan cukup sederhana.
Dengan menukil beberapa ayat Al-Qur’an dan juga yang ada dalam Bibel, dia
menghubungkan dengan sains kontemporer, dengan menemukan fakta-fakta
ilmiah. Dengan komparasi semacam ini, selanjutnya dia juga menyimpulkan
suatu kesimpulan bahwa Al-Qur’an mempunyai kesamaan dengan fakta-fakta
ilmiah sains modern, akan tetapi Bibel mempunyai banyak kekurangan.

Dengan metode yang digunakan oleh Bucaille seperti itu akhirnya banyak



mendapat kritiakan yang dating diantaranya, seperti Ali Syari’ati dan juga
Pervez Hoodbhoy. Akhirnya pada tahun 1994 Bucaille mengklarifikasi terkait
metode yang gunakan dalam Internatonal Seminar on Miracle of Al-Qur’an
and As-Sunnah di Bandung, Indonesia (Habib, 2007, p. 23).
Ismail Raji’ Al-Farugqi

Ismail Raji al-Faruqi lahir di Palestina pada 1 Januari 1921, Ayah beliau
bernama Abdul Huda al-Faruqi. Terkait dengan pendidikan agama ia
dapatkan langsung dari ayahnya di rumah dan juga di masjid dekat dengan
rumahnya. Awal mula perjalanan keilmuan diawali dengan belajar di College
Des Freses (St.Yoseph) tahun 1936. Setelah memperoleh pendidikan di
College Des Freses tahun 1941, al-Faruqi meneruskan belajar di American
University of Beirut dengan mengambil konsentrasu kajian di bidang filsafat
dan mendapatkan gelar Bachelor of Art (BA) (Zuhdiyah, 2016, p. 20). Dari
karya-karyanya tersebut dapat diamati corak pemikiran-pemikirannya.
Pemikiran-pemikirannya tentang keislaman dianggap memiliki nilai urgen,
sebab selain pemikirannya atas dunia dan umat Islam juga namun yang
terpenting adalah peran al-Faruqi dalam membela umat Islam yang sangat
luar biasa (Sani, 1998, p. 264).

Sains dalam tradisi Islam tidak menjelaskan dan memahami realitas
sebagai sesuatu yang terpisah dan berdiri sendiri dari realitas yang absolut
(Allah), akan tetapi memandangnya sebagai bagian “integral” dari
keberadaan Allah. Oleh sebab itu, islamization of knowledge dalam
pandangan Al-Faruqi harus difokuskan pada suatu keadaan analisis dan
sintesis tentang keterkaitan realitas yang sedang dipelajari dengan hukum
(pola) Tuhan. Al-Faruqi menegaskan beberapa prinsip pada pandangan Islam
sebagai metodologi atau kerangka pemikiran. Prinsip-prinsip tersebut adalah
(1) Ke-esaan Allah, (2) Kesatuan alam semesta, (3) Kesatuan kebenaran dan
kesatuan pengetahuan, (4) Kesatuan Hidup, dan (5) Kesatuan umat manusia

(Habib, 2007).



Al-Faruqi berpendapat, bahwa kebenaran akal pikiran dan kebenaran
sebuah wahyu tidak saling bertentangan namun keduanya justru saling
mendukung dan adanya keterkaitan. Walaupun sejatinya keyakinan pada
agama Islam yang ditopang oleh wahyu yang diturunkan melalui malaikat
Jibril itu merupakan wahyu yang bersumber dari Allah, sedangkan di sisi lain
Allah menganugerahkan akal kepada manusia untuk mencari kebenaran
pula. Menurut Al-Faruqi perlu adanya syarat-syarat ketentuan kebenaran
adalah yang pertama, tidak adanya pertentangan antara kesatuan kebenaran
dengan realitas, karena wahyu merupakan firman Allah yang bias dipastikan
akan sesuai dengan realitas. Kedua, antara wahyu Allah dan kebenaran tidak
boleh ada perbedaan, sebab prinsip mutlak. Ketiga, kesatuan kebenaran yang
mempunyai sifat tanpa batas dan tanpa akhir (Ulum, 2021).

Syed Muhammad Naquib Al-Attas

Syed Naquib Al-Attas memformulasikan konsep Islamisasi ilmu
pengetahuan yang diadopsi dari pendapat Sayyed Hossein Nasr. Nasr
menempatkan sains Islam dalam tataran teori dan implementasinya melalui
karyanya yang dituangkan dalam Science and Civilization in Islam (1968) dan
Islamic Science (1976). Langkah ini ia lakukan sebab ia menyadari betul akan
adanya sebuah bahaya berupa sekularisme dan modernisme yang akan
menggoyahkan keberadaan dunia Islam (Kuntowijoyo, 2007, p. 4).

Al-Attas menambahkan bahwa Islamisasi merupakan sebuah jalan
utama untuk membebaskan manusia dari kebiasaan mitologis, magis,
animistis nasional kultural dan sesudah itu dari pengendalian sekular
terhadap nalar serta bahasanya yang selama ini dialami umat islam. Dengan
kata lain Islamisasi merupakan alat untuk membebaskan umat islam dari
belenggu barat. Islamisasi bahasa dianggap langkah paling efektif dalam
program Islamisasi sains dan disiplin pengetahuan umum. Menurut Al-Attas
bahwa Islamisasi bahasa, sebenarnya telah diperlihatkan dalam al-Qur’an itu
sendiri yaitu pada surat al-Alaq ayat : 1-5. Kata-kata dasar Islam inilah yang

memproyeksikan pandangan dunia ciri khas Islami dalam pikiran umat Islam



(Kuntowijoyo, 2007) Disisi lain, Islamization of Knowledge merupakan suatu
upaya untuk menghilangkan hal-hal serta konsep-konsep utama dalam
bentuk kebudayaan dan peradaban Barat, secara khusus ilmu-ilmu
kemanusiaan.

Lebih lanjut, Syed al-Attas menjelaskan bahwa pengetahuan Barat
mengangkat keraguan dan pendugaan ke derajat “ilmiah” dalam hal
metodologi. Artinya, keragu-raguan dijadikan sebagai sarana epistemologi
yang cukup baik dan istimewa untuk mendapatkan pengetahuan (Al-Attas,
2010, p. 196). Tambahnya lagi, ilmu pengetahuan Barat tidak dikonstruksi
dengan dasar wahyu atau bersumber dari wahyu serta keyakinan agama.
Tetapi dibangun atas tradisi budaya yang diperkuat dengan spekulasi
filosofis yang terkait dengan kehidupan sekuler (Al-Attas, 2010)yang menjadi
manusia sebagai makhluk yang berakal.

Menurut Al-Attas, dalam proses Islamisasi ilmu setidaknya ada dua
langkah penting yang saling keterkaitan: pertama, proses memisahkan hal-
hal atau unsur-unsur dan konsep- konsep urgen barat dari suatu ilmu, kedua,
menggabungkan unsur-unsur dan konsep-konsep utama Islam menjadi satu.
I[slamisasi bahasa merupakan hal penting dalam memulai kedua proses di
atas, dan ini dapat dibuktikan oleh Al-Quran. Alasannya, “bahasa” dan
pemikiran “rasionalitas” saling terkait erat dan ketergantungan dalam
memproyeksikan pandangan dunia (worldview). Islamisasi bahasa
berpengaruh terhadap Islamisasi pemikiran, dan cara pandang, sebab dalam
bahasa ada istilah dan dalam setiap istilah mengandung konsep yang harus
dipahami oleh akal pikiran (Ulum, 2021).

Zianuddin Sardar

Tinjauan epistemologi Islam saat kini tidak hanya melalui pemusatan
perhatian kepada disiplin ilmu yang telah ada dan mapan. Melainkan Sardar
mengutarakan bahwasanya diperlukan dua paradigma untuk mencari
kebutuhan-kebutuhan masa kini yakni paradigma pengetahuan dan

paradigma perilaku. Paradigma pengetahuan memfokuskan perhatiannya

10



pada konsep, prinsip, dan nilai Islam pada ilmu pengetahuan yang dituju
sedangkan paradigma perilaku merupakan sebuah paradigma yang
memberikan batasan etika kepada para ilmuwan sehingga mereka tetap
dapat bekerja dengan bebas. Dan kedua paradigma tersebut tetap harus
dikaji dari perspektif realitas masa kini (Sardar, 1987, p. 103).

Sardar mencoba memberi sebuah solusi bahwa Islamisasi ilmu
pengetahuan harus dibangun pada segi epistemologi Islam sehingga dengan
demikian dapat menghasilkan konsep ilmu pengetahuan yang dikonstruksi di
atas dasar-dasar ajaran Islam. Baginya, Islamisasi ilmu pengetahuan harus
menjauh dari membangun teori ilmu keislaman sehingga benar-benar dapat
menghasilkan sistem ilmu yang berdasarkan pada ajaran Islam.

Kesepuluh karakteristik memiliki kesinambungan satu sama lain dan
tidak dapat dihilangkan atau berdiri sendiri. Diawali dengan konsep tauhid
(keesaan Tuhan) yang merupakan sebuah nilai all-embracing yang
penekanan pada kesatuan kemanusiaan, persatuan antara manusia dan alam,
dan kesatuan antara ilmu dan nilai-nilai. Dari konsep ini muncullah konsep
khilafah yang berarti manusia tidaklah independen dari Tuhan dan
bertanggungjawab kepada Tuhan, hal ini menjadikan manusia tidak memiliki
hak eksklusif melainkan bertanggungjawab menjaga keselarasan segala
sesuatu yang ada di bumi. Tanggung jawab ini diwujudkan dengan bentuk
ibadah sebagai faktor yang akan mengintegrasiakan kegiatan ilmiah dengan
sistem nilai Islam. Masuklah ‘ilm sebagai nilai yang ada dalam kerangka Islam
dan merupakan salah satu bentuk dari ibadah. Hubungan antara ‘ilm dan
ibadah terdapat arti bahwa ilmu pengetahuan tidak bisa diperoleh jika secara
terbuka melanggar perintah Allah (Idris, 2013, p. 30).

3) Pendapat Kontra tentang Pemikiran Islamisasi Ilmu

Beberapa tokoh yang menolak gagasan tentang Islamisasi ilmu di
antaranya adalah Pervez Hoodbhoy, Mohammed Arkoun, Aziz Azmeh, dan
Fazlur Rahman. Salah seorang tokoh yang pernah menulis hubungan Islam

dan islamization of knoladge adalah Pervez Hoodbhoy. Dia merupakan seorah

17



pakar fisika yang muda serta lumayan diketahui di Universitas Quadiazam, di
Pakistan.

Hoodbhoy mempunyai pemikiran yang berbeda tentang konsep
[slamisasi sains. Dia menentang seluruh konsep sains Islam yang sudah
mencuat oleh para pendahulunya. Dalam bukunya Islam and Science,
Hoodbhoy melaporkan kalau tidak terdapat yang diucap ilmu Islami, serta
seluruh upaya buat menglslamkan ilmu hendak hadapi kegagalan. Alasannya
tentu saja universalitas dan objektivitas ilmu. Untuk memperkuat
argumennya, la mengajukan kasus Abdus Salam dan Stevenweinberg, dua
fisikawan yang berbagi hadiah Nobel tahun 1976 dalam bidang fisika kerena
kedunya telah berhasil menyatukan kekuatan-kekuatan lemah elektro
magnetik yang ada pada alam, padahal yang satu (Abdus Salam) beragama
Islam dan yang lain (Stevenweinberg) terus terang mengaku ateis
(Kertanegara, 2007).

Muhammad Arkoun, seorang filsuf Islam Modern asal Aljazair lulusan
Universitas Sorbone Neuvelle (Paris III) Perancis tidak sepakat kalau ilmu
harus diislamkan. Ia mengatakan bahwa upaya mengubah agama menjadi
sains justru mengubah sains menjadi agama. Pada awalnya mencoba
merumuskan teori-teori pengetahuan berdasarkan temuan normatif. Namun,
lama kelamaan teori tersebut akan dianggap suci, benar, sakral, mutlak dan
hal serupa (Wijaya, 2021, p. 26).

Padahal, sebagai teori, pengetahuan tidak lepas dari kontribusi
ilmuwannya yang memungkinkan benar atau salah. Implikasinya bisa
semakin fatal ketika teori tersebut dianggap sakral, padahal ternyata harus
menyerah di hadapan teori lain dari pemikiran manusia yang lebih valid
kebenarannya. Lebih jauh, Arkoun juga mengatakan bahwa keinginan
cendekiawan muslim untuk menjadikan iptek islami adalah salah, Karena ini
bisa menangkap kita dalam pendekatan yang memandang Islam hanya
sebagai ideologi (Campo, 2009, p. 61)- Padahal, jika kasus seperti itu terjadi,

ini akan membuat umat Islam meragukan "kebenaran agama mereka".

12



Sedangkan Aziz Al-Azmeh, pemikir asal Suriah mengatakan bahwa Saat
ini, perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi di dunia Barat
tidak hanya mencapai bidang politik, ekonomi, sosial dan budaya, tetapi juga
bidang filosofis dan religius, yang mengarah pada globalisasi yang tidak
terduga lebih perhatikan sentrisme tertentu. Oleh Karena itu, ia beranggapan
percuma kalau ilmu harus diislamkan (Qomar, 2005, p. 24).

D. Kesimpulan

Dari pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa Islamisasi ilmu
pada dasarnya mengacu pada upaya pemurnian konstruksi ilmu dan
pelepasan dari pemikiran yang bertentangan dengan Islam. Islamisasi bukan
sekedar kegiatan menghimpun dan menamai Islam dengan suatu ilmu,
melainkan proses mempromosikan metodologi yang tepat berdasarkan
konsep Islam, sehingga ilmu yang muncul mengikuti konstruksi yang

ditetapkan oleh Islam yang berasal dari Allah SWT.

Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (2010). Islam and Secularism. In Comparative Secularisms in
a Global Age. Kuala Lumpur: [IIT.
https://doi.org/10.1057/9780230106703

Campo, J. E. (2009). Ensyclopedia of Islam. New York: An Imprint of Infobase
Publishing.

Daud, W. M. N. W. (2003). Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M.
Naquib al-Attas. Bandung: Mizan.

Ghufron, M. (2021). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Perspektif Sejarah,
Kontroversi dan Perkembangannya.

Habib, Z. (2007). Islamisasi Sains. Malang: UIN Malang Press.

Husaini, A. (2013). Filsafat Ilmu Prespektif Barat dan Islam. Jakarta: Gema
Insani.

Idris, S. (2013). Reorientasi Ilmu Pengetahuan Islam; Melihat Pemikiran
Ziauddin Sardar.

Junaedi, M., & Wijaya, M. M. (2019). Pengembangan Paradigma Keilmuan
Perspektif Epistemologi Islam: Dari Perenialisme Hingga Islamisasi,
Integrasi-Interkoneksi dan Unity of Science. ]akarta: Prenadamedia
Group.

13



Junaedi, M., & Wijaya, M. M. (2021). Islamic Education Based on Unity of
Sciences Paradigm. Ulul Albab, 22(2), 292-312.
https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.12031

Kertanegara, M. (2003). Menyibak Tirai Kejahilan Pengantar Epistemologi
Islam. Bandung: Mizan.

Kertanegara, M. (2007). Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons Terhadap
Modernitas. Jakarta: Erlangga.

Kuntowijoyo. (2007). Islam Sebagai IImu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Lexy ]J. Moleong. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT.
Remaja Rosda Karya.

Madjid, N. (1997). Kaki Langit Peradaban Islam. Jakarta: Paramadina.

Muhaimin. (2003). Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam,
Pemberdayaan, Pengembangan Kurikulum, hingga Redifinisi Islamisasi
Pengetahuan. Bandung: Nuansa.

Muslih, M. (2016). Al-Qur'an dan Lahirnya Sains Teistik. Tsaqofah: Jurnal
Peradaban Islam, 12(2).

Nasr, S. H. (1997). Pengetahuan dan Kesucian (Suharsono, Ed.). Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Nasution, H. (1975). Pembaruan dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Qomar, M. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional
Hingga Metode Kritik. Jakarta: Erlangga.

Sani, A. (1998). Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam
Islam. Jakarta: Grafindo Persada.

Sardar, Z. (1987). Masa Depan Islam. Bandung: Pustaka.

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, R & D. Bandung:
Alfabeta.

Ulum, B. (2021). Islamisasi [lmu Pengetahuan Tinjauan Atas Pemikiran Syed
Naquib AlAttas.

Wijaya, M. M. (2019). Filsafat Kesatuan IImu Pengetahuan: Unity of Sciences
Sebagai Format Integrasi Keilmuan UIN Walisongo. Semarang: Fatawa
Publishing.

Wijaya, M. M. (2021). The Unity of Science Paradigm, Challenges, and
Solutions In Pandemic Era. Living Islam: Journal of Islamic Discourses,
4(1).

Wijaya, M. M., Junaedi, M., & Sholihan. (2021). Scientific Development Based
on Unity of Sciences (Wahdat Al-‘Ulum) Paradigm. International Journal
Ihya’ ‘Ulum Al-Din, 23(1), 1-26.

1%



Zuhdiyah. (2016). Islamisasi llmu Ismail Raji’ Al-Farugqi. Jurnal Tadrib, 2(1).

15



