
 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan 
Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

210 

Konsep pendidikan karakter Hasan Al-Banna  
dan relevansinya dengan pendidikan karakter  

di Indonesia 
 

Submit: 
12 November 2022 

Reviewed: 
20 November 2022 

Publish: 
24 December 2022 

 

doi: 10.32505/tarbawi.v9i2.5049 

 

Muhibuddin 
Institut Agama Islam Negeri Langsa Aceh, Indonesia 

Contributor e-mail: moeuhib@gmail.com 

 
Abstract 
Character education is allegedly a solution to overcoming educational problems in Indonesia, 
which are increasingly worrying, especially the problem of juvenile delinquency and student 
moral decadence. One of the Islamic reformers who initiated character education was Hasan al-
Banna. This study focuses on Hasan al-Banna's character education ideas and their relevance to 
the concept of character education in Indonesia. This library research focuses on Hasan al-
Banna's works and is analyzed by Content Analysis and Phenomenology. Research shows that 
Hasan al-Banna applies character education by integrating the education system. Al-Banna 
seeks to integrate a dichotomous education system between religious education and general 
education. Hasan al-Banna's idea of character education has relevance to the concept of 
character education in Indonesia. Its relevance lies in the idea that education must optimize all 
students' potential, namely faith, morals, reason, and body. Al-Banna's opinion is in line with the 
concept of character education in the 2013 curriculum, which aims to improve the process and 
results of quality education and is directed towards the formation of character and akhlakul 
karimah students in a comprehensive, integrated and balanced manner. 
 

Keywords: Character Education; Hasan Al-Banna; Insan Kamil; and Morals. 
 

Abstrak 
Pendidikan karakter disinyalir dapat menjadi solusi dalam mengatasi permasalahan 
pendidikan di Indonesia yang semakin mengkuatirkan terutama masalah kenalakan remaja 
dan dekadensi moral siswa. Salah satu tokoh pembaharu Islam yang mengagas pendidikan 
karakter adalah Hasan al-Banna. Tujuan dari penelitian ini terfokus pada gagasan pendidikan 
karakter Hasan al-Banna dan relevansinya dengan konsep pendidikan karakter di Indonesia. 
Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) yang difokuskan pada karya-
karya Hasan al-Banna dan dianalisis dengan Analisis Isi (Content Analisys) serta fenomenologi. 
Penelitian menunjukkan bahwa Hasan al-Banna mengaplikasikan pendidikan karakter 
dengan cara pengintegrasian sistem pendidikan. Al-Banna berusaha untuk mengintegrasikan 
sistem pendidikan yang dikotomis antar pendidikan agama dan pendidikan umum. Gagasan 
pendidikan berkrakter Hasan al-Banna mempunyai relevansi dengan konsep pendidikan 
karakter di Indonesia. Relevansinya terletak pada gagasannya bahwa pendidikan tersebut 
harus mengoptimalkan segenap potensi peserta didik yaitu keimanan, akhlak, akal, dan 
jasmani. Pendapat al-Banna ini sejalah dengan konsep pendidikan karakter kurikulum 2013 
yang bertujuan untuk meningkatkan proses dan hasil pendidikan yang bermutu dan 
diarahkan kepada pembentukan budi pekerti dan akhlakul karimah peserta didik secara 
komprehenship, terpadu, dan seimbang. 
 

Kata Kunci: Hasan Al-Banna; Insan Kamil; Moral; dan Pendidikan Karakter. 

 

mailto:moeuhib@gmail.com


 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

211 

 

Pendahuluan 

Belakangan ini pendidikan Indonesia mencanangkan pendidikan 

karakter. Dasar pelaksanaan pendidikan karakter ini terdapat dalam Undang-

undang RI No. 20 tahun 2003, tentang UUSPN yang menginginkan fungsi 

pendidikan nasional tersebut sebagai pengembangan  terhadap kemampuan 

dan pembentukan watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, mengembangkan potensi peserta 

didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, beraklak muliah, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan 

menjadi warga Negara yang demokratis serta bertanggung jawab (Haryati, 

2017).  

Istilah karakter sendiri menurut eksiklopedia pendidikan adalah 

keseluruhan dari segala macam perasaan dan kemauan yang menampak 

keluar sebagai kebiasaan pada cara bereaksi terhadap dunia luar, dan pada 

ideal-ideal yang di idam-idamkan (Tyas, 2016). Karakter merupakan 

gambaran dari suasana batin seseorang yang terefleksikan dalam bentuk 

prilaku sehari-hari terkait dengan diri sendiri, dengan orang lain dan dengan 

lingkungan alam. Karakter mempengaruhi pertimbangan dan pengambil 

keputusan etis dan moral. 

Pendidikan karakter yang dicanangkan pemerintah Indonesia ini 

kemudian terimplentasikan dalam kurikulum 13. Kurikulum 13 ini lahir 

disamping untuk menyahuti kemajuan teknologi dan informasi  di Dunia 

(Marliana, 2013), juga sebagai jawaban terhadap persoalan yang muncul di 

dunia pendidikan Indonesia seperti munculnya kasus siswa atau mahasiswa 

dalam tindakan kriminalitas seperti penggunaan narkoba, sex bebas, berbagai 

tindak kejahahatan, dan tawuran (Tyas, 2016). Dengan dimunculkannya 

kurikulum 13 diharapkan meminimalisir kasus-kasus amoral yang dilakukan 

oleh Siswa baik di sekolah maupun di masyarakat. 

Dalam Islam, pendidikan karakter tidak mempunyai masalah, justru 

tujuan pendidikan Islam itu adalah untuk mencetak masyarakat yang 

mempunyai karakter keislaman yaitu menjadikan manusia yang sempurna. 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

212 

 

Manusia yang mampu melaksanakan kodradnya sebagai khalifatun fill Ardi 

dan menjadi manusia yang mampu menjadikan dirinya bermanfaat bagi orang 

lain (Mohd Nor & Maksum, 2014). Tujuan dari pendidikan Islam adalah untuk 

membentuk kepribadian Muslim, kemuajuan masyarakat dan budaya yang 

tidak menyimpang dari ajaran-ajaran Islam. Disamping itu, pendidikan Islam 

mengajarkan manusia agar mampu mempergunakan semua sarana yang telah 

Allah berikan sebagai jalan untuk meramal saleh dengan niat mencari ridha 

Allah (Shafrianto, 2019). 

Salah satu tokoh yang sangat konsen terhadap pendidikan berkarakter 

dalam Islam adalah Hassan al-Banna. Sebenarnya al-Banna bukanlah seorang 

tokoh pendidikan, bahkan al-Banna lebih dikenal sebagai seorang dai, 

politikus, dan tokoh pembaharu Islam dalam abad dua puluh yang berasal dari 

Mesir. Namun melihat kiprah al-Banna yang banyak mendirikan sekolah baik 

sekolah formal maupun non-formal misalnya sekolah untuk anak laki-laki al-

Banna mendirikan pendidikan Islam Hira, untuk kaum ibu Muslimah al-Banna 

mendirikan Ummahāt al-Mukminin, dan Ma’hat Tahfiz Al-Qur’an. Dari 

beberapa sekolah yang dirikan, menjadi bukti begitu besar perhatian al-Banna 

terhadap pendidikan (Arifin, 2016). 

Al-Banna memandang aspek moral (akhlak) sebagai aspek terpenting 

dalam pendidikan dan sebagai tonggak pertama untuk perubahan masyarakat, 

bahkan sebagai “tongkat komando perubahan”. Menurut al-Banna, seseorang 

yang alim dan luhur kedudukannya tidak mungkin mempunyai kedudukan 

dan kemanfaatan di mata manusia dan Allah SWT jika tidak mempunyai moral 

(akhlak) yang bagus (Muizzuddin, 2016). Al-Banna mengumapakan moral 

(akhlak) sebagai tongkat komando, jika tongkat kemando tersebut 

mengarahkan pada hal yang salah, maka kemungkinan besar yang lain akan 

mengikuti kemana arah tekongkat komando tersebut digariskan. 

Pembahasan tentang pendidikan Islam merurut Hassan Al-Banna sudah 

banyak dilakukan oleh peneliti, diantaranya Raudhatul Jannah (2017) 

menyoroti tentang pentinya pendidikan Islam al-Banna. Menurutnya hakekat 

manusia itu adalah ra’iyah, khalifah, dan imara, oleh karena itu, manusia harus 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

213 

 

belajar agar terbebas dari keterbelakangan dalam agama, ekonomi, politik, 

sosial, ilmu pengetahuan, dan budaya. Syaflin Halim (2019) yang menyoroti 

tentang metode mengajar al-Banna yang berbasis pada humanism, demokratis 

dan egaliter serta tidak tektualis. Sementara Surohim dan Nurhadi (2021) 

meneliti tentang ide-ide pembaharuan dalam pendidikan Hassan al-Banna. 

Menurut mereka, kehadiran al-Banna dalam pembaharuan pendidikan 

merupakan konstribusi yang tak ternilai bagi umat Islam. Tawaran 

pembaharuan pendidikan al-Banna merupakan suatu sistem pendidikan yang 

konprehenship dan tidak lepas dari sumber ajaran Islam yaitu al-Qur’an dan 

hadis. 

Peneliti lain yang mengkaji tentang pemikiran al-Banna tentan 

pendidikan adalah Muhammad Mawardi Djalaluddin (2015). Menurut Al-

Banna, kejumudan umat Islam karena kesalahannya dalam mengelola 

pendidikan yang hanya terpaku pada pengetahuan agama, padahal pendidikan 

meliputi tiga aspek yaitu akal, hati, dan jasmani yang dapat diperoleh dari 

pengetahuan agama, eksakta, ilmu sosial dan cabang-cabangnya. Sejalan 

dengan Djalaluddin, Irfan (2021) melakukan penelitian subtansi pendidikan 

Islam menurut Hassan al-Banna. Menurut al-Banna pendidikan Islam tersebut 

harus mengoptimalkan semua potensi yang ada pada peserta didik yang 

terdiri dari empak aspek yaitu aspek keimanan, aspek akhlak, aspek akal, dan 

aspek jasmani. Empat aspek tersebut merupakan potensi yang paling berharga 

yang dimiliki oleh manusia dan pendidikan Islam diharapkan mampu untuk 

menggali dan meneguhkan keempat potensi tersebut.  

Sementara Ahmad Hufron dan Muhammad Azka Maulana (2019) 

mengkaji tentang revitalisasi pendidikan Islam yang dilakukan oleh Hassan al-

Banna. Revitalisasi pendidikan tersebut terletak pada penempatan yang besar 

terhadap potensi akal manusia. Menurut al-Banna pembentukan akal sebagai 

prinsip utama pendidika yang didasarkan pada pemahaman al-Qur’an yang 

memposisikan akal atau ilmu terlebih dahulu daripada keimanan dan 

ketaatan.  



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

214 

 

Dari beberapa penelitian di atas, belum ada yang membahas tentang 

pemikiran pendidikan Islam Hassan al-Banna dengan pendidikan karakter. 

Penelitian sebelumnya pembahasannya lebih kepada tekstual dan belum 

menyentuh pada aspek sosiologis. Dengan menggunakan pendekatan 

fenomenologis, artikel ini akan membahas tentang pemikiran Hassan al-Banna 

tentang pendidikan Islam dan kaitannya dengan pendidikan berkarakter. 

Penelitian ini penting untuk dilakukan untuk melihat apakah nilai-nilai 

pendidikan Islam yang digagas oleh Hassan al-Banna dapat diaplikasikan pada 

saat ini, mengingat belakangan ini, banyak muncul perilaku siswa yang kurang 

mencerminkan karakter bangsa Indonesia yang terkenal dengan nilai-nilai 

kemanusiannya. 

 

Metode 
Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode kualitatif yang 

menurut Lexi J. Meleong, sebagai prosedur yang menghasilkan data deskriptif 

berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan prilaku yang dapat 

diamati. Dalam pandangan Lexi, pendekatan ini diarahkan pada latar dan 

individu tersebut secara holistik (Moleong, 2007, p. 4). Penelitian ini 

merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang menganalisis 

beberapa literatur yang berkaitan dengan dengan kajian pemikiran Hassan al-

Banna (Harahap, 2020). Sementara data yang dikumpulkan dalam penelitian 

ini beruapa data primer dan data skunder. Data primer yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah karya-karya dari Hassan al-Banna. Sementara data 

sekunder di sini adalah literatur-literatur lain berupa buku dan jurnal sebagai 

pelengkap bahan penelitian.  

Adapun analisis data pada penelitian ini adalah teknik Analisis Isi atau 

Content Anaysis. Teknik ini dipakai untuk membaca secara cermat karya-karya 

Hassan al-Banna secara deduktif yakni mengambil kesimpulan melalui 

penalaran dari umum atau teori ke khusus atau fakta, dekonstruktif dan 

komparatif yaitu membanding-bandingkan pendapat para ahli yang relevan 

kemudian diambil kesimpulan (Sidiq & Choiri, 2019, p. 102). Selain itu, 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

215 

 

kecanggihan hermeneutika juga akan digunakan untuk mempertajam analisis. 

Metode hermeneutik dalam tradisi Islam sangat dikenal dalam istilah ilmu 

tafsir, karena yang menjadi obyek kajian adalah pemahaman terhadap makna 

dan pesan yang terkandung dalam sebuah teks. Dalam hal ini penulis melihat 

beberapa faktor yaitu: melihat kondisi kejiwaan Hassan al-Banna pada saat 

memunculkan gagasan tersebut, kalimat  atau bahasa yang digunakan Hassan 

al-Banna kaitannya dengan bagaimana beliau memahami ayat serta dengan 

melihat kondisi saat ini (Artajaya et al., 2017). 

Hasil dan Pembahasan 

1) Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter merupakan gabungan dari dua kata yaitu 

“pendidikan” dan “karakter”. Menurut Ki Hadjar Dewantoro pendidikan itu 

adalah upaya yang sangat kuat untuk kemajuan pertumbuhan budi pekerti 

(kekuatan batin, karakter), pikiran, dan  pertumbuhan anak (Amran et al., 

2018). Sementara menurut Basri pendidikan itu adalah sebauah usaha yang 

dilakukan dengan perencanaan yang matang dan sistematis dalam 

memberikan motivasi, pembinaan, membantu serta pembimbingan kepada 

seseorang untuk mengembangkan segala potensinya sehingga mencapai 

kualitas diri yang lebih baik (Djumali, 2021).  

Semenatara dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 

tahun 2003, pendidikan itu merupakan usaha sadar dan terencana untuk 

mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik 

secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan 

spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak 

mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan 

Negara (Djumali, 2021). 

Sementara istilah karakter mempunya banyak padan katanya. Ada yang 

menyamakan karakter dengan watak atau perangai. Ada juga yang 

menyamakan karakter dengan budi pekerti. Bahkan ada juga yang 

menyamakan karakter dengan akhlak dan untuk yang baik disebut akhlak 

mulia (Tyas, 2016). Istilah karakter memang banyak orang yang menyamakan 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

216 

 

dengan atak, sikap, sifat, perilaku, bahkan tidak jarang dikaitkan dengan etika, 

moral, kebiasaan-kebisaan seseorang, atau pembawaan seseorang. 

Istilah karakter sendiri berasal dari bahasa Yunani yaitu charassein, yang 

mempunyai arti to engrave (melukis, menggambar), laksana orang yang 

melukis kertas, memahat batu atau metal. Berangkat dari pengertian tersebut, 

character kemudian dimaknai sebagai tanda atau suci yang khusus, yang 

kemudian melahirkan suatu definisi bahwa karakter adalah pola prilaku yang 

bersifat individual, kondisi moral seseorang (Sudrajat, 2011). Proses karakter 

tersebut dimulai sejak usia dini, kemudian terus berkembang melewati tahap 

anak-anak dan karakter seseorang tersebut berkaiatan dengan perilaku yang 

ada di sekitar dirinya (Sidiq & Choiri, 2019, p. 102). Secara koheren, karakter 

terpancar dari kemampuan berpikir, kapasitas moral, kesehatan badan, serta 

olah rasa dan karsa seseorang atau kelompok orang.  

Kepmendiknas mendefinisikan karakter adalah nilai-nilai yang 

mempunyai ciri khas baik misalnya tahu nilai kebaikan, mau berbuat baik, 

nyata berkehidupan baik, dan berdampak baik terhadap lingkungan, yang 

tertanam dalam diri seseorang dan terpancarkan dalam prilaku (Haryati, 

2017). Karakter, menurut Suyanto, merupakan cara berpikir dan berprilaku 

yang tercermin dalam kehidupan dan bekerjasama, baik dalam lingkup 

keluarga, masyarakat, bangsa dan Negara (Amran et al., 2018). Sementara 

menurut Maskawih karakter adalah keadaan jiwa yang diaplikasikaan dalam 

tindakan tanpa berpikir atau mempertimbangkan terlebih dahulu.  Pada 

mulanya tindakan tersebut terjadi karena dipertibangkan dan dipikirkan 

terlebih dahulu, namun, karena dipraktekkan terus-menerus, akhirnya 

tindakan tersebut menjadi karakter (Haryati, 2017). 

Dari beberapa penjelasan di atas, maka dapat dikatakan bahwa orang 

berkarakter adalah orang yang bisa merespon setiap situasi dengan bermoral 

yang terkejewantahkan dalam setiap prilaku yang baik. Dengan demikian, 

karakter merupakan nilai-nilai yang tertanam dalam diri seseorang melalui 

pendidikan dan pengalama yang menjadi landasan dalam bersikap dan 

berprilaku. 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

217 

 

Sementara pendidikan karakter adalah usaha yang terenacana dan 

sitematis untuk mempengaruhi karakter siswa. Thomas Lickona mengatakan 

bahwa pendidikan karakter itu merupakan usaha yang disengaja untuk 

membantu seseorang sehingga ia dapat memahami, memperhatikan, dan 

melakukan nilai-nilai etika yang inti (Sudrajat, 2011). Kalau melihat definisi 

Lickona ini, maka kita dapat berpikir jenis karakter apa yang akan kita bangu 

pada diri siswa, nilai-nilai yang akan diajarkan kepada siswa, nilai-nilai yang 

dipahami oleh siswa yang kemudian diaplikasikan dalam kehidupan sehari-

hari walaupun  harus menghadapi kendalam baik kendalam internal maupun 

ekternal. Dengan kata lain, siswa tersebut telah memiliki ‘kesadaran untuk 

memaksa diri’ melaksanakan nilai-nilai tersebut  (Sudrajat, 2011). Menurut 

Lickona, karakter baik akan muncul pada siswa ketika sudah memenuhi tiga 

komponen karakter yang baik (components of good character), yaitu moral 

knowing atau pengetahuan tentang moral, moral feeling atau perasaan tentang 

moral, dan moral action atau perbauatan moral (Santika, 2020). 

Sementara Kemendikbud, mengartikan pendidikan karakter adalah 

segala sesuatau yang diupayakan oleh guru sehingga mampu mempengaruhi 

karakter peserta didik. Dalam hal ini, guru membantu peserta didik untuk 

membentuk watak yang meliputi keteladanan guru dalam berprilaku, metode 

guru dalam menyampaikan materi di dalam kelas, sikap toleransi guru, dan 

sikap-lain guru yang berkenaan dengan karakter peserta didik (Haryati, 

2017). Dengan demikian, pendidikan karakter merupakan kegaitan yang 

sistematis yang dilakukan pendidik kepada peserta didik untuk membentuk 

kepribadian, membentuk moral, etika, dan rasa berbudaya yang baik, agar 

mampu diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari peserta didik. Pendidikan 

karakter mengajarkan kepada peserta didik bagaimana cara berpikir dan 

berprilaku hidup dan bekerja bersama sebagai keluarga, masyarakat, dan 

bernegara, serta membimbing peserta didik dalam mengambil keputusan 

yang mampu dipertanggungjawabkan. Berarti, pendidikan karakter tersebut 

mengajarkan anak didik untuk berpikir cerdas. 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

218 

 

Pendidikan karakter ini sangat dibutuhkan oleh pendidikan nasional, 

karena pada zaman sekarang ini, pendidikan nasional dalam rangka 

menyiapkan Sumber Daya Masyarakat (SDM) bukan hanya SDM yang 

produktif akan tetapi juga melahirkan SDM yang berkarakter. Untuk menjadi 

SDM yang unggul dan produktif, peserta didik tidak hanya dibekali bidang 

keahlian, keterampilan, akan tetapi juga dibekali dengan pendidikan karakter 

sebagai pedoman dalam berperilaku berkarya.  

Pendidikan karakter sangat diperlukan di sekolah walaupun dasar 

pendidikan karakter adalah dalam keluarga. Jika seorang siswa terbentuk 

pendidikan karakter yang baik dari keluarga maka siswa harus berkarakter 

baik di luar keluarga (Marliana, 2013). Disamping itu, pada saat ini telah 

terjadi penurunan kualitas hidup masyarakat baik dari sisi moral, mental, 

terutama generasi muda. Oleh karena itu, kehadiran kurikulum pendidikan 

yang berkarakter sangat diperlukan. Karakter disini diartikan kurikulum yang 

memiliki karakter dan berorientasi pada pembentukan karakter 

siswa/peserta didik.  

Kurikulum pendidikan karakter menurut Sahaluddin dan Irwanto 

memiliki beberapa ciri diantaranya, pertama, pendidikan karakter lebih 

menitikberaktan pada pencapaian target (attainment targets) dari pada 

penguasaan materi, kedua, lebih mengakomodir kebutuhan yang beragam dan 

ketersediaan Sumber Daya Pendidikan, dan ketiga, memberi keleluasaan  

kepada pelaksana pendidikan di lapangan untuk mengembangkan dan 

melaksanakan program pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan 

(Djumali, 2021).  

Untuk merealisasikan peserta didik yang berkarakter, maka pemerintah 

Indonesia melakukan perubahan kurikulum yang diberi nama kurikulum 

2013. Lahirnya Kurikulum 2012 ini bertujuan untuk meningkatkan proses dan 

hasil pendidikan yang bermutu dan diarahkan kepada pembentukan budi 

pekerti dan akhlakul karimah peserta didik secara komprehenship, terpadu, 

dan seimbang serta sesuai dengan standar kompetensi lulusan di setiap satuan 

pendidikan. Dengan diimplemtasikannya kurikulum 2013 yang bebasis 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

219 

 

karakter ini diharpkan peserta didik secara mandiri mampu untuk 

meningkatkan dan mengaplikasikan pengetahuannya serta mampu mengkaji 

nilai-nilai karakter dan akhlakul karimah sehingga mampu diimplemetasikan 

dalam prilaku sehari-hari (Haryati, 2017).  

Dalam implementasinya, kurikulum 2013 yang berbasis pada 

pendidikan karakter ini dapat diintegrasikan pada seluruh pembelajaran di 

setiap bidang studi yang terdapat dalam kurikulum, misalnya mata pelajaran 

ekonomi. Pendidikan karakter yang berada dalam kurikulum 2013 ini bersifat 

elastis, sehingga materi pembelalajaran dapat dihubungkan dengan konteks 

kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, Pembentukan karakter siswa tidak 

hanya didapatkan di dalam kelas, tetapi pembentukan karakter juga bisa 

didapatkan melalui pengalaman nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

 

2) Pendidikan Islam Menurut Hassan Al-Banna 

Hasan al-Banna adalah seorang pembaharu dan sebagai aktivis pada 

organisasi Ikhwan al-Muslimin di Mesir, yang konsen dengan pendidikan 

(Shafrianto, 2019). Hal ini dibuktikan dengan konstribusinya yang sangat 

besar terhadap perkembangan pendidikan Islam dengan mendirikan 

Madrasah Hasan Al-Banna, sebuah madrasah terbesar dalam sejarah gerakan 

dakwah dalam organisasi Ikhwan al-Muslimin. Konsep pendidikan Ikhwan al-

Muslimin ini diproyeksikan sebagai pemecahan masalah sosial yang dihadapi 

waktu itu. Dengan demikian, Ikhwan al-Muslimin melihat bahwa pendidikan 

tersebut sebagai sarana untuk membantu masyarakat dalam menghadapi 

berbagai masalah kehidupan (Surohim & Nurhadi, 2021).  

Pendidikan Islam menurut al-Banna adalah suatu proses dalam 

mempersiapkan segala aspek dalam kehidupan manusia baik secara jasmani 

maupun rohani dan akal pikiran. Demikian juga dalam kehidupan dunia dalam 

segenap aspek hubungan dan kemaslahatan yang mengikatnya, dan 

kehidupan akhirat dengan segala amalan yang dihisabnya, yang membawa 

kepada keridhaan Allah SWT. Dengan demikian, menurut al-Banna pendiikan 

Islam merupakan proses penyiapan manusia shahih yang membuat suatu 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

220 

 

keseimbangan dalam potensi, tujuan, dan tindakannya secara menyeluruh 

(Shafrianto, 2019). 

Salah satu pemikiran Hassan al-Banna dalam bidang pendidikan adalah 

melakukan integrasi sistem pendidikan. Al-Banna berusaha untuk 

mengintegrasikan sistem pendidikan yang dikotomis antar pendidikan agama 

dan pendidikan umum. Melalui pemikirannya, al-Banna berusaha untuk 

memberi nilai agama pada pengetahuan umum, dan memberi makna progresif 

terhadap pengetahuan dan amaliah agama, sehingga sikap keagamaan 

tersebut tampil lebih aktual. Pada prinsipnya pemikiran pendidikan Islam al-

Banna adalah memerangi kebodohan dan mengangkat martabat umat Islam 

serta meningkatkan pengamalan ajaran Islam. 

Latar belakang munculnya pemikiran integrasi ilmu al-Banna ini adalah 

sistem pendidikan yang dikelola oleh pemerintahan Mesir yang hanya 

mengelola pendidikan umum. Sementara pendidikan agama diserahkan 

kepada pihak swasta. Dengan adanya dikotomi semacam itu, maka al-Banna, 

melalui ikhwan al-Muslimin menerapkan dua bidang program pendidikan 

yaitu mendirikan sekolah khusus model ikhwan al-Muslimin seperti Madrasah 

al-Hira dan Madrasah Ummahat al-Mukminin.  Dengan demikin, sistem 

pendidikan yang digagas oleh Ikhwan al-Muslimin ini adalah membenahi 

dualisme sistem pendidikan di Mesir yang waktu itu dikelola secara terpisah 

oleh pemerintah dan swasta dengan menggunakan kurikulum yang berbeda 

(Arifin, 2016). 

Menurut al-Banna, Pendidikan Islam tidak hanya beroientasi pada aspek 

ketuhanan saja, tetapi juga aspek universal. Aspek ketuhanan dalam 

pendidikan Islam merupakan aspek terpenting karena tujuan dari pendidikan 

Islam itu sendiri untuk mewujudkan manusia-manusia yang memiliki 

keimanan yang kokoh. Sementara, pendidikan Islam juga mempunyai aspek 

universal dengan artian bahwa pendidikan Islam disamping mementingkan 

aspek rohani dan moral, pendidikan Islam juga membina intelektual dan cara 

berpikir yang benar dan pendidikan jasmani (Hasan, 2012). 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

221 

 

Sementara yang menyangkut dengan tujuan pendidikan Islam, al-Banna 

membagi ke dalam dua bagian. Pertama, tujuan pendidikan Islam secara global 

yang meliputi beribadah kepada Allah semata sesuai dengan syariatnya, 

tegaknya khalifah Allah di muka bumi, saling mengenal sesama manusia, dan 

kepemimpinan dunia. Kedua, tujuan pendidikan Islam menurut tingkatannya 

yang meliputi tujuan tingkat individu, keluarga, masyarakat, 

pemerintah/politisi, dunia Arab, dunia Islam, dan organisasi. 

Menurut al-Banna, pendidikan Islam mempunyai karakter pendidikan 

yang bertumpu pada optimalisasi pengembangan potensi dan sumber daya 

manusia serta dibarengi dengan kejernihan iamn dan niat yang positif, karena 

tanpa itu semua penerapan sains dari hasil karya manusia hanya akan 

menimbulkan mumerang, bahkan dapat mendatangkan bahaya kehidupan 

dari yang tidak diperkirakan sebelumnya. Untuk mewujudkan karakter 

tersebut, menurut al-Banna, dibutuhkan rasa persaudaraan yang kokoh, 

keterpautan dan kepedulian dengan sesame anggota, bahkan kalau perlu siap 

menghadapi penderitaan. Dalam merealisasikan pendidikan Islam, al-Banna 

memperkenalkan tiga metode pengajaran yaitu metode ta’rif, takwin, dan 

tanfidz. 

a) Metode Ta'rif 

Kata ta’rif merupakan bentuk masdar dari ‘Arrafa yang artinya 

pengenalan (Munawwir, 1997, p. 920). Secara terminologi ta’rif adalah 

menyebarkan pemikiran dan prinsip serta ajaran-ajaran dakwa kepada 

manusia secara bertahap, sesuai dengan kapasitas pemahaman dan 

kemampuan intelektual sasaran dakwah. Metode ta’rif ini, menurut al-Banna, 

merupakan langkah awal dalam memperkenalkan lembaga pendidikan 

kepada masyarakat dengan cara melakukan kegiatan-kegiatan sosial yang 

berdampak pada masayarakat umum. Kegiatan ta’rif ini dilandasi dengan 

akhlak Islam dan etika pergaulan sosial, Kasih saying dan mendahulukan 

kepentingan bersama dari kepentingan pribadi, bertolong-menolong dalam 

kebaikan, kasih saying dan saling menanggung, saling memberi wasiat dalam 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

222 

 

kebenaran dan kesabaran, dan saling mendiskusikan masalah menyangkut 

kepentingan kaum muslimin (Jannah, 2017). 

Dalam pelaksanaanya, metode ta’rif ini dilaksanakan dengan tiga bentuk. 

Pertama, melalui ceramah. Kedua, melalui tulisan dalam surat kabar, dan 

ketiga, melalui aksi-aksi lainnya. Pendidikan melalui ceramah ini, merupakan 

aktivitas al-Banna sejak masih remaja. Al-Banna selalu melaksanakan ceramah 

di mana saja ada kesempatan. Terkadang al-Banna berceramah di warung-

warung kopi dan terkadang berceramah dengan cara mendatangi rumah-

rumah masyarakat untuk mengajak mereka agar beribadah kepada Allah SWT. 

Selain ceramah, pelaksanakan metode ta’rif juga dilakukan melalui tulisan di 

surat kabar berupa artikel-artikel yang diterbitkan secara khusus oleh Majalah 

al-Da’wah milik organisasi Ikhwan al-Muslimin. Dalam majalah tersebut, al-

Banna didapuk sebagai pimpinan mampu memberdayakan media cetak 

tersebut sebagai sarana perluasan organisasi dan sekaligus bagai sarana 

dakwah dalam penyampaian fatwa yang berisikan doktrin maupun berbagai 

informasi yang berhubungan dengan berbagai dimensi kehidupan baik ibadah, 

akhlak, mu’amalah, dan ilmu alat komunikasi dakwah. Selain itu, metode ta’rif 

juga aplikasikan melalui aksi-aksi nyata misalnya mendirikan lembaga 

dakwah, membangun sekolah, menumbuhkan koperasi, insdustri kecil dan 

pertanian, serta mempersiapkan pemerintahan yang Islami. 

b)  Metode Takwin 

Kata takwin merupakan bentuk masdar dari Kawwna yang mempunyai 

arti pembentukan (Munawwir, 1997, p. 1241). Secara termenologi takwin 

adalah mengajarkan orang dengan standar keanggotaan dalam Jemaah untuk 

memainkan perannya yang optimal bagi pelayanan Islam yang dilakukan 

melalui Usrah, Halaqah, dan Daurah. Metode ini digunakan oleh Ikhwan al-

Muslimin sebagai pembinaan bagi anggotanya agar selalu berlandaskan 

kepada ketentuan konsep ajaran Islam, yang dilakukan secara bertahap yaitu 

pembinaan untuk terciptanya individu yang berkepribadian muslim (al-Fard 

al-Muslim), Keluarga yang Islami (al-Bait al-Islami), Masyarakat yang Islami 

(al-Mujtama’ al-Islamiy). Bagi al-Ikhwân al-Muslimûn individu yang 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

223 

 

dikehendaki adalah pribadi yang memiliki intelektualitas tinggi. Dengan 

demikian, setiap anggota al-Ikhwân al-Muslimûn harus melalui tiga tingkatan, 

di mana masing-masing tingkat mempunyai paket bacaan yang harus 

dilaksanakan (Jannah, 2017). 

Pada tingkat pertama adalah sistem Pengajian (halaqah), yang meliputi 

tiga prinsip dasar (al-Ushul al-Tsalats) yaitu, mengenal Allah Swt 

(ma’rifatullah), mengenal Rasul saw (ma’rifaturrasul) dan Mengenal Islam 

(ma’rifatul Islam), kemudian orientasi masa depan melalui jalan jihad (min ajli 

al-khuthwat ila al-amam 'ala thariqi al-Jihad al-Mubarak) dan lain-lain. Paket 

tingkat kedua adalah balatentara Allah Swt yang berbudaya dan bermoral 

(jundullah tsaqafah wa akhlak), yang meliputi konsep pengajaran dan (jihad 

risalah al-ta'lim wa al-Jihad), penunjuk jalan (ma'alim fi al-thariq), tafsir surat 

al-Anfal dan al-Baqarah. Pada tingkat ketiga selain yang tersebut di atas juga 

didukung oleh buku-buku lain. 

c) Metode Tanfidz 

Metode Tanfidz meruapak metode puncak dari perjuangan Ikhwan al-

Muslimin. Menurut al-Banna metode Tanfidz ini adalah jihad yang tidak 

mengenal lelah yaitu bekerja secara kontinyu untuk mencapai tujuan yaitu 

terbebasnya Negara-negara Islam dari kuatnya cengkraman musuh. Jihad 

merupakan aspek yang paling menonjol diantara sekian banyak kegiatan 

Ikhwan al-Muslimin, sehingga organisasi ini mempunyai selogan dalam 

dakwahnya “Jihad adalah jalan kami, Jihad adalah kemuliaan (‘Izzah) kami.” 

Untuk mewujudkan tujuan dakwahnya Ikhwan al-Muslimin memiliki agenda 

dakwah dalam berbagai bidang  utama yaitu pendidikan, ekonomi, dan politik 

yang dikemas dalam program serta pelaksaan dakwah (Jannah, 2017). 

Dalam kegiatan pendidikan, al-Banna menawarkan beberapa metode 

pendidikan yang dapat digunakan sesuai dengan bidang studi yang diajarkan. 

Paling tidak ada tiga metode pendidikan yang ditawarkan al-Banna 

diantaranya: Pertama, metode Halaqah yaitu metode yang digunakan untuk 

penyebaran ilmu dalam rangka memperluas wawasan keislaman. Halaqah 

sebagai jembatan dakwahnya dan sebagai sarana untuk membaur dengan 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

224 

 

jamaah. Kedua, Metode Usrah Takwin yang berfungsi untuk mendidik anggota 

jamaah Ikhwan al-Muslimin secara internal dan menggali potensi anggota 

dalam kegiatan sehari-hari yang mengarah pada realisasi Islam. Ketiga, 

Metode Usrah Amal. Metode ini digunakan untuk mewujudkan strategi jihad. 

Al-Banna membagi jihad menjadi lima bagian yaitu jihad politik, jihad 

finansial, jihad pendidikan, jihad lisan, dan jihad kekuatan. 

Kemudian dalam penyampaiannya ia menggunakan metode targhib 

(kabar gembira) dan tarhib (peringatan). Metode ini menceritakan kabar 

gembira/pahala yang diterima oleh orang yang melakukan kebajikan, dan 

sebaliknya, berupa balasan azab bagi yang berbuat dosa dan kemunkaran. Hal 

yang menarik lainnya adalah dalam menjelaskan materi ke-Islaman ia tidak 

pernah mencela, menghujat atau menyindir kelompok-kelompok lain, tidak 

juga menyinggung berbagai kemungkaran dan dosa yang dilakukan oleh 

pendengar, sehingga pendengar dapat dengan mudah menerimanya tanpa 

merasa disudutkan. Ditambah juga dengan berbagai ilustrasi (gambaran) 

tentang kisah-kisah para Nabi dan sahabat serta para Salafus Shaleh (Rahmi, 

2017).  

Di samping dakwah sebagai senjata al-Banna dalam berjihad, menulis 

artikel dalam jurnal atau majalah juga menjadi salah satu senjata dalam 

menyebarkan dakwahnya. Dalam hal ini, al-Banna dan Ikhwan al-Muslimin 

berhasil menerbitkan surat kabar, majalah-majalah antara lain majalah 

bulanan al-Nadhir (Pemberi Peringatan), ash-Shihab (meteor), al-Mahabith 

(wacana), al-Dakwah (penyebaran agama), dan al-Muslimun (oranf-orang 

Islam). Selain itu, Rihlah juga menjadi metode dakwah al-Banna. Bagi al-Banna 

rihlah bukan hanya sekedar berekreasi atau mengadakan penjalan saja, 

namun terdapat beberapa muatan dalam rihlah tersebut diantaranya 

berolahraga agar badan sehat, melakukan refreshing fisik dan mental agar 

tetap semangat, dan saling berta’aruf antar anggota secara lebih dekat 

sehingga dapat memperkuat ukhuwah yang diperkuat dengan bingkai Islam.  

 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

225 

 

3) Relevansi Pendidikan karakter Hasan al-Banna dengan 

Pendidikan Karakter di Indonisia  

Belakangan ini di Indonesia sedang hangat-hangatnya mempersoalkan 

masalah pendidikan. Banyak sekali persoalan yang muncul ke permukaan 

mulai dari sistem pendidikan yang jauh tertinggal dari sesama anggota ASEAN 

sampai kepada masalah kenakalan remaja dan dekadensi moral para siswa. 

Persoalan yang sering muncul dalam pendidikan kita adalah masalaha 

relevansi tamatan pendidikan dengan lapangan pekerjaan yang tersedia, 

anggaran yang sangat minim, semakin meningkat lulusan yang menganggur, 

dan banyaknya anak yang putus sekolah.  Masalah kenalakan remaja dan 

dekadensi moral semakin meraja lela, mulai dari masalah kekerasan antar 

siswa, tawuran, sex bebas, penyalahgunaan narkoba, pemerkosaan, pencurian, 

ketidakjujuran, tindakan bunuh diri, pencabulan, kasus video porno yang 

dibuat oleh siswa dan masih banyak lagi kasus yang menjurus kepada 

kenalakan remaja. Kasus-kasus seperti itu, membuktikan rendahnya karakter 

dan akhlak siswa dewasa ini. 

Untuk mengatasi persoalan kenakalan remaja dan dekadensi moral 

siswa, menurut Hasan al-Banna, yang paling dibutuhkan adalah akhlak yang 

mulia, jiwa yang besar, dan cita-cita yang tinggi. Karena kedepan, menurut al-

Banna, para generasi muda tersebut akan menghadapi tatanan masyarakat 

yang baru. Sebuah tatanan yang tidak mungkin dapat dijalani kecuali dengan 

kesempurnaan akhlak dan ketulusan jiwa, yang tumbuh dari iman yang kuat, 

kuatnya komitmen dalam hati, pengorbanan yang besar, dan mental yang 

tahan banting. Dari semua karakter tersebut, menurut al-Banna, hanya ada 

dalam Islam. Islamlah yang mampu mencetak karakter seperti itu dan 

sekaligus menjadikan kebersihan dan kesucian jiwa sebagai pondasi bagi 

bangunan kejayaan umat. Menurut al-Banna, ketika sebuah Negara ingin 

mengadakan perubahan kepada yang lebih baik maka harus diperbaiki akhlak  

penerus bangsanya agar mempunyai akhlak yang mulia dan karakter yang 

kuat (Fuadi, 2017). 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

226 

 

Dalam rangka untuk mengatasi persoalan kenakalan remaja dan 

dekadensi moral siswa, tawaran tarbiyah khuluqiyah (pendidikan karakter) al-

Banna layak untuk dipikirkan. Tawaran pendidikan karakter al-Banna ini 

merupakan respon dari kondisi pendidikan dieranya yang dikotomis dan juga 

sebagai sarana untuk mempersiapkan dalam pembinaan individu, rumah 

tangga, masyarakat, dan pemerintah Muslim. Gasasan al-Banna ini bukan 

hanya sekedar konsep tetapi juga ia aplikasikan yang suatu lembaga 

pendidikan. Pendidikan karakter tersebut, menurut al-Banna, bersumber dari 

Islam. Al- Banna menyakini bahwa Islam merupakan sistem nilain yang 

komprehensif, mencakup seluruh dimensi kehidupan. Bagi al-Banna, Islam 

bukan hanya tersbatas pada ritual ibadah yang bersifat rohaniyah saja, tetapi 

Islam secara integratif mencakup segala dimensi baik dalam kehidupan dunia 

maupun akherat (Arifin, 2016). 

Dalam sistem pendidikan, al-Banna melakukan integrasi pada sistem 

pendidikan. Al-Banna berusaha untuk mengintegrasikan sistem pendidikan 

yang dikotomis antar pendidikan agama dan pendidikan umum. Melalui 

pemikirannya, al-Banna berusaha untuk memberi nilai agama pada 

pengetahuan umum, dan memberi makna progresif terhadap pengetahuan 

dan amaliah agama, sehingga sikap keagamaan tersebut tampil lebih aktual. 

Menurut al-Banna, sebaiknya kurikulum pendidikan diintegrasikan secara 

seimbang dan konsisten dengan memasukkan ilmu-ilmu umum ke dalam 

kurikulum sekolah agama, dan semasukkan ilmu-ilmu agama ke dalam 

kurikulum sekolah umum. 

Pemikiran al-Banna tentang integrasi pendidikan tersebut didasari oleh 

pemikirannya bahwa tujuan pendidikan Islam itu adalah adanya 

keseimbangan antara aspek akal dan spiritual agar pendidikan Islam 

melahirkan manusia yang paripurna dan seutuhnya dengan melahirkan 

keseimbangan dalam hidupnya yaitu antara akal dan hatinya, rohani dan 

jasmaninya, akhlak dan keterampilannya. Dengan demikian, diharapkan 

pendidikan tersebut dapat mengantarkan manusia menuju kepribadian yang 

utama dan mentalitas yang luhur (Djamaluddn, 2015). 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

227 

 

Gagasan al-Banna tentang pendidikan manusia seutuhnya dewasa ini 

disebut dengan istilah pendidikan holistik yaitu suatu metode pendidikan 

yang membangun manusia secara utuh dan komprehensif dengan 

mengembangkan semua potensi manusia yang mencakup potensi sosial-

emosi, intelektual, moral atau karakter, kreatifitas, dan spiritual. Sejalan 

dengan pendidikan holistik, al-Banna menyarankan agar kurikulum tersebut 

menyeimbangkan antara pendidikan umum dan pendidikan agama, rohani 

dan jasmani, akhlak dan keterampilan, sehingga lahir generasi yang bukan 

hanya mempunyai kompetensi dalam bidang ilmu pengetahuan saja, akan 

tetapi juga bermoral dan berkarakter yang baik. Begitu juga generasi yang 

bukan hanya mempunyai karakter yang baik, tetapi juga mempunyai wawasan 

dan intelektual yang luas. Dengan demikian, akan terbentuk pribadi yang 

mempunyai struktur jiwa yang seutuhnya (insan kamil), antara aspek akal 

(kognitif) dan spiritual (afektif), rohani dan jasmaninya, akhlak, dan 

keterampilannya. 

Menurut John P. Miler, fokus pendidikan holistik itu terletak pada 

hubungan antara pemikiran linier dan intuisi, antara pikiran dan tubuh, antara 

berbagai domain pengetahuan antara individu dengan masyarakat, dengan 

alam sekitar, hubungan manusia dengan jiwa. Pendidikan holistik berasal dari 

pemikiran bahwa setiap orang pada dasarnya mampu menemukan identitas, 

makna, dan tujuan hidup melalui hubungannya dengan masyarakat, alam, dan 

nilai-nilai spiritual, sehingga diharapkan terbentuklah manusia yang 

seutuhnya (Arifin, 2016). 

Konsep al-Banna dan Ikwan al-Muslimin tentang pendidikan manusia 

seutuhnya linier dengan beberapa konsep yang digagas oleh para tokoh 

pendidikan. Contohnya konsep pendidikan Islam Muhammad Abduh yang  

mengagas konsep pendidikan yang seimbang antara pendidikan akal dan 

pendidikan spiritual, dengan artian pendidikan yang dalam prosesnya mampu 

mengembangkan seluruh fitra peserta didik, terutama fitrah akal dan 

agamanya (Prasetya, 2019). Selain Abduh Thomas Lickona, juga mempunyai 

pendapat yang sama tentang pendidikan. Menurut Lickona, pada intinya 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

228 

 

pendidikan tersebut mempunyai dua tujuan, yaitu membimbing para generasi 

para generasi muda untuk menjadi cerdas dan memiliki perilaku berbudi. 

Menurut Lickona, para pengambil kebijakan sejak zaman Plato menyadari 

bahwa cerdas dan berprilaku baik bukanlah hal yang sama, sehingga mereka 

membuat kebijakan mengenai pendidikan moral yang sengaja dibuat sebagai 

materi pokok dari pendidikan sekolah. Mereka telah mendidik karakter 

karakter masyarakat setara dengan pendidikan kognitif, mendidik kesopanan 

sejajar dengan pendidikan literasi, mendidik moral serata dengan pendidikan 

ilmu pengetahuan (Sudrajat, 2011). 

Sedangakan Ki Hadjar Dewantara berpendapat bahwa pendidikan 

adalah upaya kebudayaan yang berazazkan keadaban untuk memberikan dan 

memajukan tumbuhnya budi pekerti (kekuatan batin, karakter), pikiran 

(intelek) dan tubuh anak yang selaras dengan dunianya (Darmawan, 2016). 

Hal senada juga diutarakan oleh Muhammad Natsir bahwa sistem pendidikan 

harus integral (menyeluruh), artinya dalam dunia pendidikan tidak lagi 

mengenal pemisahan antara agama dan sains. Islam memiliki suatu konsep 

untuk tidak memisahkan antara agama dan juga sains (Firdaus, 2020). 

Sementara Zakiyah Drajat berpendapat bahwa pendidikan Islam harus 

menjangkau kehidupan di dunia dan kehidupan di akhirat secara seimbang 

(Mawangir, 2015). 

Sementara konsep pendidikan karakter di Indonesia tertuang dalam 

Undang-undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang 

mengatakan bahwa tujuan pendidikan adalah mengembangkan seluruh 

potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa. 

Implementasi dari Undang-undang tersebut tertuang dalam kebijakan 

pemerintah melalui Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan dalam 

Kurikulum 2013. Lahirnya Kurikulum 2013 ini bertujuan untuk meningkatkan 

proses dan hasil pendidikan yang bermutu dan diarahkan kepada 

pembentukan budi pekerti dan akhlakul karimah peserta didik secara 

komprehenship, terpadu, dan seimbang serta sesuai dengan standar 

kompetensi lulusan di setiap satuan pendidikan (Haryati, 2017). 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

229 

 

Pelaksanaan pendidikan karakter di sekolah diharapkan dapat 

membantu kultur sekolah menjadi lebih baik, peserta didik merasa lebih 

aman, dan lebih mampu berkonsentarsi dalam belajar sehingga prestasi 

mereka meningkat, serta dapat mebentuk karakter siswa yang memiliki 

struktur jiwa yang seutuhnya antar aspek akal (kognitif) dan sprotual (afektif), 

rohani dan jasmaninya, akhlak dan keterampilannya. Dengan demikian 

pendidkan karakter ini sangat diperlukan agar terbentuk penerus bangsa yang 

bukan hanya cerdas, tetapi juga memiliki perilaku, budi pekerti, dan akhlak 

yang baik. 

Dari beberapa konsep pendidikan yang di gagas para tokoh pendidikan 

tersebut di atas dan dari tujuan pendidikan nasional, dapat diambil 

kesimpulan bahwa konsep pendidikan yang digagas oleh Hasan al-Banna yang 

menawarkan konsep pendidikan manusia seutuhnya (insan kamil),  sejalan 

dengan konsep para tokoh yang melakukan pengintegrasian pendidikan 

antara karakter agama dan akal, jasmani dan rohani, keterampilan, dan akhlak. 

Sehingga diharapkan terciptanya karakter pribadi yang memiliki struktur jiwa 

yang paripurna atau insan kamil. 

 

Kesimpulan 

Dari beberapa penjelasan di atas maka dapat diambil kesimpulan bahwa 

Gagasan pendidikan berkrakter Hasan al-Banna mempunyai relevansi dengan 

konsep pendidikan di Indonesia. Relevansinya terletak pada gagasan Hasan al-

Banna yang melakukan integrasi pada sistem pendidikan. Al-Banna berusaha 

untuk mengintegrasikan sistem pendidikan yang dikotomis antar pendidikan 

agama dan pendidikan umum dan menintegrasikan kurikulum secara 

seimbang dan konsisten dengan memasukkan ilmu-ilmu umum ke dalam 

kurikulum sekolah agama, dan semasukkan ilmu-ilmu agama ke dalam 

kurikulum sekolah umum. Gagasan a,-Banna ini sejalan dengan implementasi 

kurikulum 2013 yang bertujuan untuk meningkatkan proses dan hasil 

pendidikan yang bermutu dan diarahkan kepada pembentukan budi pekerti 

dan akhlakul karimah peserta didik secara komprehenship, terpadu, dan 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

230 

 

seimbang serta sesuai dengan standar kompetensi lulusan di setiap satuan 

pendidikan. 

Gagasan pendidikan berkrakter al-Banna ini membuktikan bahwa Islam 

telah menjelaskan tentang pendidikan berkarakter jauh sebelum para tokoh 

pendidikan membahas tentang pendidikan karakter. Landasan pendidikan 

karakter dalam Islam, menurut al-Banna, adalah al-Qur’an. Al-Qur’an 

merupakan kitab suci umat Islam sebagai landasan dalam perjalanan hidup 

manusia banyak sekali ayat-ayat yang membicarakan tentang akhlak mulia 

atau tarbiyah khuluqiyah (Pendidikan Karakter). Oleh karena itu, al-Banna 

selalu berpegang pada ajaran al-Qur’an sebagai referensi bagi seluruh 

aktifitasnya, termasuk dalam pendidikan karakter (tarbiyah khuluqiyah). 

Akhirnya, peneliti menyadari bahwa penenitian ini belum sempurna dan 

menyadari masih banyak yang belum terungkap secara maksimal pemikiran 

al-Banna tentang pendidikan karakter. Diharapkan kedepan ada penelitian 

lanjutan terhadap gagasan pendidikan karakter Hasan al-Banna ini yang 

menghasilkan konsep yang lebih utuh tentang gagasan al-Banna tentang 

pendidikan berkarakter. 

 

Daftar Pustaka 
 

Amran, M., Sahabuddin, E. S., & Muslimin. (2018). Peran Pendidikan Karakter 
di Sekolah Dasar. In Prosiding Seminar Nasional Administrasi dan 
Manajemen Pendidikan. 

Arifin, R. Z. (2016). Pendidikan Karakter Menurut Hasan Al-Banna. 
Transwacana Press. 

Artajaya, G. S., Putrayasa, I. B., & Martha, I. N. (2017). Analisis Hermeneutik 
Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Cerpen Cerpen Karya I . B . Keniten 
Sebagai Salah Satu Alternatif Bahan Pembelajaran Cerpen Siswa Kelas Xi 
Sma Negeri 4 Denpasar Tahun Pelajaran 2014 / 2015. Jurnal Pendidikan 
Dan Pembelajaran Bahasa Indonesia, 3(1), 1–12. 

Darmawan, I. P. A. (2016). Pandangan dan Konsep Pendidikan Ki Hadjar 
Dewantara. Prosiding Seminar Basional Dan Bedah Buku, 119–130. 

Djamaluddn, M. M. (2015). Pemikiran Pendidikan Islam Hassan Al-Banna. 
Jurnal Shaut Al-’Arabiyah, 4(2), 61–70. 

Djumali. (2021). Pendidikan Karakter Dalam Proses Pembelajaran. Ibtidai’Y 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

231 

 

Datokarama: Jurnal Pendidikan Dasar, 2(1), 59–67. 
https://doi.org/10.24239/ibtidaiy.vol2.iss1.33 

Firdaus. (2020). Konsep Pendidikan Dalam Perspektif Muhammad Natsir. Al-
Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 17(2), 15–25. 
http://repositorio.unan.edu.ni/2986/1/5624.pdf 

Fuadi, M. H. (2017). Pesan Dakwah Hasan Al-Banna dalam Buku Majmu’at al-
Rasail. Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies, 11(2), 325–
340. https://doi.org/10.15575/idajhs.v11i2.2418 

Halim, S. (2019). PEMIKIRAN HASAN AL-BANNA TENTANG PENDIDIKAN 
ISLAM. Ruhama: Islamic Education Journal, 1(2), 83–104. 

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif (H. Sazali (ed.)). Wal Ashri Publishing. 

Haryati, S. (2017). PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KURIKULUM 2013. 
Pendidikan Karakter Dalam Kurikulum 2013, 19(2), 1–21. 

Hasan, N. (2012). Education, Young Islamists and Integrated Islamic Schools in 
Indonesia. Studia Islamika, 19(1), 77–111. 
https://doi.org/10.15408/sdi.v19i1.370 

Hufron, A., & Maulana, M. A. (2019). Revitalisasi Pendidikan Islam: Tinjauan 
Pemikiran Hasan Al Banna. Jurnal Basicedu, 5(3), 1683–1688. 

Irfan. (2021). SUBTANSI PENDIDIKAN ISLAM MENURUT HASAN al-BANNA. 
Istiqra’, 8(2), 1–19. 

Jannah, R. (2017). Pemikiran Pendidikan Islam Hasan Al-Banna. Analytica 
Islamica, 6(1), 66–76. http://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/Shautul-Arabiyah/article/view/1063 

Marliana, M. E. (2013). Kurikulum 2013 Yang Berkarakter. Jupiis: Jurnal 
Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial, 5(2), 27–38. 

Mawangir, M. (2015). Zakiah Daradjat dan Pemikirannya tentang Peran 
Pendidikan Islam dalam Kesehatan Mental. Intizar, 21(1), 83–94. 

Mohd Nor, M. R., & Maksum, M. (2014). Revisiting Islamic education: the case 
of Indonesia. Journal for Multicultural Education, 8(4), 261–276. 

Moleong, L. J. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Muizzuddin, M. (2016). Metode Pendidikan Moral Menurut Hasan Al Banna. 
Miyah : Jurnal Studi Islam, 10(1), 100–112. 

Munawwir, A. W. (1997). Kamus al-Munawwir, Arab–Indonesia Terlengkap. 
Pustaka Progresif. 

Prasetya, J. (2019). Konsep Pendidikan Islam Muhammad Abduh Serta 
Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam Modern. Kordinat: Jurnal 
Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 18(2), 439–465. 
https://medium.com/@arifwicaksanaa/pengertian-use-case-
a7e576e1b6bf 



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 1 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

232 

 

Rahmi, Y. F. (2017). Pemikiran Politik Dan Dakwah Hasan Al-Banna. Manthiq, 
2(1), 83–106. 

Santika, I. W. E. (2020). Pendidikan Karakter pada Pembelajaran Daring I. 
Indonesian Values and Character Education Journal, 3(1), 8–19. 

Shafrianto, A. (2019). Pemikiran Hasan Al-Banna. Raudhah: Jurnal Tarbiyah 
Islamiyah, 4(2), 95–106. 

Sidiq, U., & Choiri, M. M. (2019). Metode Penelitian Kualitatif di Bidang 
Pendidikan. CV. Nata Karya. 

Sudrajat, A. (2011). Mengapa Pendidikan Karakter? Jurnal Pendidikan 
Karakter, 1(1), 47–58. https://doi.org/10.21831/jpk.v1i1.1316 

Surohim, & Nurhadi. (2021). Pemikiran Hasan Al-Banna Dalam Pendidikan 
Islam. EL-TA’DIB (Journal of Islamic Education), 1(1), 35–45. 
https://doi.org/10.48094/raudhah.v4i2.51 

Tyas, H. (2016). Pendidikan Karakter dan Pendidik Yang Berkarakter. Jurnal 
Manajemen Pendidikan, 5(1), 43–51. 

 

  



 
 

At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 9 Nomor 2 Tahun 2022 
e-ISSN: 2086-9754/p-ISSN: 2086-9754 

 

233 

 

 


